

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

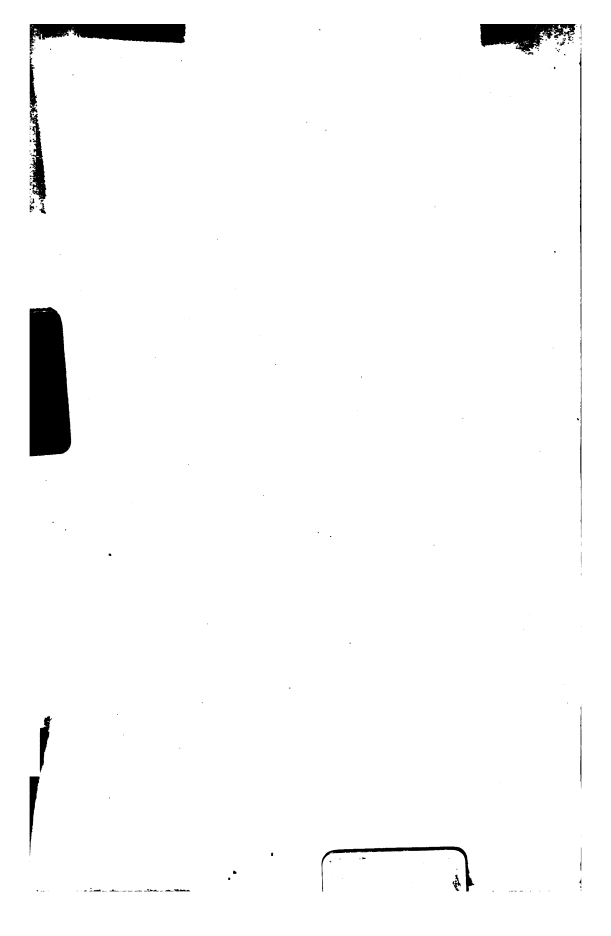
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

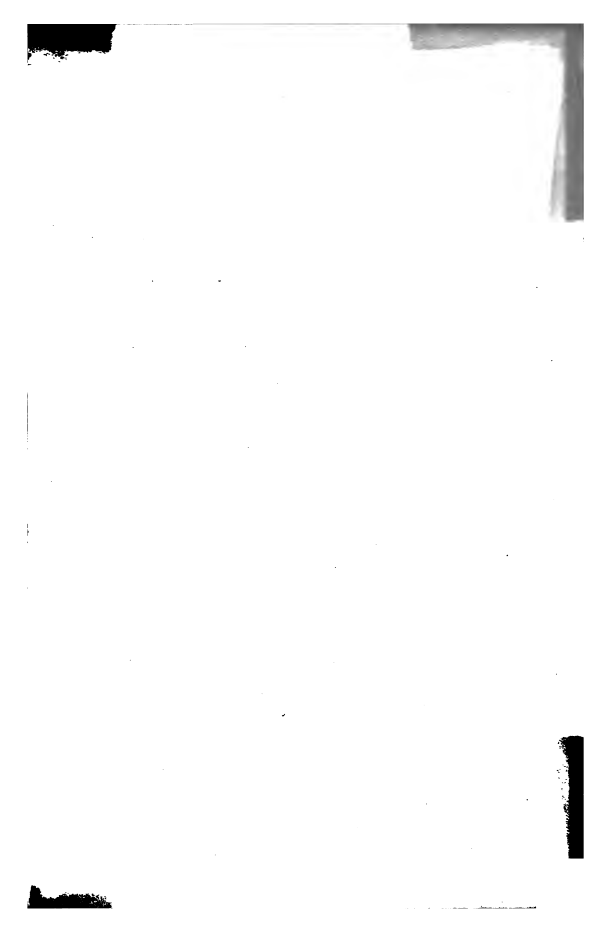
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





,

The State of the S •

# SÂMAVEDA-

## ÂRANYAKA-SAMHITÂ

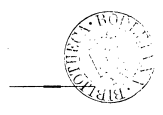
ИЗСЛЪДОВАНІЕ

ФИЛИППА ФОРТУНАТОВА.

## въ приложении:

НЪСКОЛЬКО СТРАНИЦЪ ИЗЪ СРАВНИТЕЛЬНОЙ ГРАММАТИКИ

ИНДОЕВРОПЕЙСКИХЪ ЯЗЫКОВЪ.



Москва, 1875 г.

Типографія И. И. Родзевича. Тверской бул., д. Лазарика.

• 

## введеніе.

Гимны и священныя изреченія Ведъ переданы въ четырехъ сборникахъ, которые носятъ слъдующія названія: rgveda, 1) Sâmaveda, Yagurveda (въ двухъ текстахъ) и Atharvaveda (иначе Brahmaveda). Къ каждому изъ этихъ названій прибавляется слово samhita "собраніе", для того чтобы отличить основную часть Ведъ, мантры (ед. ч. mantra), т. е. стихи и священныя изреченія, отъ позднѣйшей богословско-спекулятивной и ритуальной литературы (ед. ч. brahmaла), основанной на мантрахъ и соединяющейся вмёстё съ санитами подъ общимъ названіемъ Veda (собств. "знаніе, в'ад'вніе"). Каждая изъ четырехъ названныхъ выше Ведъ имфетъ свои bråhтала, которыя должны быть, однако, строго отдёляемы отъ санниты, какъ созданія двухъ совершенно различныхъ эпохъ. Когда мы говоримъ о Ведахъ вообще или о Ригведъ, Самаведъ и т. д. въ частности, то разумъемъ обыкновенно именно санниты Ведъ, а не ту ученую или ритуальную литературу, которая примыкаеть къ нимъ какъ обширный комментарій, — канонизированный впослёдствіи, — къ самому тексту<sup>2</sup>). Третью ступень въ развитіи ведійской литературы составляють сутры (ед. ч. sûtra), основывающіяся главнымь образомъ на brahmana и передающія въ сжатомъ стиль (въ противоположность съ растянутымъ способомъ изложенія въ brahmana) все, что имъетъ отношение къ ритуалу, построенному на Ведахъ, или къ правиламъ благочестивой жизни и т. д.

Atharvaveda, или Brahmaveda, есть самая молодая изъ четырехъ Ведъ и никогда не пользовалась въ Индіи тѣмъ значеніемъ, какое имѣютъ три другія Веды. Главное содержаніе Атhaрваведы состав-

<sup>1)</sup> По отсутствію необходимаго шрифта, я долженъ употреблять иногда малыя буквы виёсто большихъ.

<sup>2)</sup> Мантры и бранманы носять название «çruti», собств. «слушание», т. е. то, что слушаемо бываеть. Такимъ образомъ сruti совпадало съ божественнымъ откровениемъ (но самое слово не обозначало этого) и противополагалось smrti «памятованию» (т. е. тому, что сохраняется по преданию), куда принадлежатъ, нанр., законы Ману.

ляють заклинанія и заговоры (brahman и bheshaýa), откуда объясняется и самое названіе ея: Brahmaveda, хотя позднѣе это слово толковалось иначе и приводилось въ связь съ brahman, названіемъ того жреца, который долженъ наблюдать за правильнымъ совершеніемъ жертвоприношенія. Другое, болѣе распространенное названіе этой Веды: Atharvaveda приводить ее, для приданія большаго авторитета, въ близкое отношеніе къ священному роду Атhарвановъ, рядомъ съ которымъ назывались также и Ангирасы, вслѣдствіе чего мантры Атhарваведы носили, между прочимъ, имя: Atharvangirasas.

Атнарваведа состоить не только изъ метрическихъ частей, но тавже и изъ прозаическихъ; 3) последнія, очевидно, боле новаго происхожденія, сравнительно съ первыми, и по характеру языка своего приближаются къ brâhmana. Что касается стиховъ Атhapваведы, то некоторые изъ нихъ встречаются также и въ другихъ Ведахъ, преимущественно въ десятой книгъ Ригведы (прибавленной позднѣе къ первымъ девяти), но въ такомъ случаѣ они не рѣдко являются въ Атнарваведъ въ формъ подновленной или даже искаженной. какъ и вообще текстъ этой Веды переданъ намъ со множествомъ ошибокъ, 4) что было слъдствіемъ сравнительно поздняго составленія сборника или, по крайней мірь, поздняго его канонизированія. Мы не должны думать, одпако, чтобы всѣ мантры Атһарваведы уступали по времени своего происхожденія старымъ гимнамъ Ригведы. Накоторые изъ заговоровъ, помащенных въ Атнарваведа, могуть быть очень древними, но, составляя принадлежность домашнаго обихода и не имъя прямаго отношенія въ богопочитанію, эти заклинанія долье оставались не собранными и давали, сльдовательно, все большій и большій просторъ искаженіямъ и подновленіямъ языка, которыя, понятно, должны были явиться потомъ и въ текстъ записанномъ.

Что касается трехъ первыхъ Ведъ, соединяемыхъ часто подъ общимъ названіемъ trayî vidyâ ("тройное знаніе"), то наименьшую древность должны мы признать за Яджурведой, хотя индійская традиція, перечисляя Веды, называетъ обыкновенно Яджурведу непосредственно за Ригведою. Мнѣніе о болье позднемъ происхожденіи Яджурведы, сравнительно съ Самаведою, можетъ опираться, в) напр.,

<sup>3)</sup> Атhарваведа дёлится на 20 книгъ. См. Atharvaveda—sanhita, herausgegeben von R. Roth und W. D. Whitney. Berlin. 1856.

<sup>4)</sup> Срав. разсуждение Рота Ueber den Atharva-Veda. Tübingen. 1856.

<sup>5)</sup> Cpas. Whitney'a Oriental and linguistic Studies, crp. 16.

на следующій стихь изь этой последней (I, 4, 2, 3, 10): rcan sâma yacâmahe yâbhyâm karmâni krnvate, vi te sadasi râgato yaýnam deveshu vakshatah, т. е. "мы почитаемъ стихъ гс и стихъ sâman, пособіемъ которыхъ совершаются жертвоприношенія; оба они властвують у алтаря, оба да ведуть къ богамъ жертву, " 6) Мы видимъ, что уауця (жертвенная формула, жертвенное изреченіе) здъсь вовсе не упоминается, между тъмъ какъ стихи-гс и пъсниsâman являются уже принадлежностью жертвоприношенія. Ригведа часто говорить о пъснопъніяхь saman (рядомь сь rc напр. въ ст. 5, 44, 14), а слово уа $\acute{q}$ us въ значеніи жертвенной формулы встр $\mathring{b}$ чается здёсь лишь въ позднемъ гимн 10, 90. Но боле новое происхождение Яджурведы указывается, помимо того, самымъ содержаніемъ этого сборника. Яджурведа получила названіе отъ жертвенныхъ формулъ (yagus), которыя обязаны своимъ существованіемъ сильному развитію религіозной обрядности. Происхожденіе этихъ формулъ относится не къ эпохъ созданія древнихъ гимновъ, но къ болве позднему времени, когда ритуалъ сталъ получать все большее и большее значение въ богопочитании и вогда сословие врецовь (уже выдълившееся) поставило себъ задачею регулировать религіозную обрядность и развить ее до мелочей. Такимъ образомъ назначеніе Яджурведы исключительно литургическое; отдёльныя жертвенныя изреченія часто не имівоть внутренней связи между собою, и эта связь можеть быть понята лишь по отношению къ ритуалу, съ которымъ мы знакомимся изъ комментарія въ тексту, я равно изъ бранманъ и сутръ. Яджурведа, отличающаяся обиліемъ школь, 7) передана въ двухъ текстахъ, которые разнятся одинъ отъ другаго главнымъ образомъ не содержаніемъ, но расположеніемъ матеріала. Одинъ изъ этихъ текстовъ пазывается Бѣлою Яджурведою, а другой Черною; саннита перваго носить имя: Vågasaneyisamhita, в) а саннита втораго: Taittiriya-samhita. в) Что касается

<sup>6)</sup> Срав. въ Атнарваведъ 7, 54, 1, гдъ, между прочимъ, виъсто vakshatah читается уасснатаh, т. е. «оба они доставляютъ (изъявит. накл.) къ богамъ жертву». Въстихъ, который слъдуетъ за этимъ, упоминается и уа́учь.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Это обстоятельство вполн'я понятно, такъ какъ жертвенный ритуалъ въ его подробностяхъ было не везд'я одинъ и тотъ же.

<sup>8)</sup> Cm. The Vágasaneyi—sanhitâ, edited by A. Weber. Berlin. 1852.

<sup>9)</sup> См. Indische Studien, томы XI и XII, (1871 и 1872: гг.): Die Taittirîya—samhitâ, herausgegeben von A. Weber. Текстъ изданъ здёсь въ транскрищин. Часть этой санниты, вмёстё съ комментаріемъ, была издана уже прежде въ Калькуттё въ Bibliotheca Indica (деванагарскій шрифтъ).

словъ våýasaneyin (или våýasaneya) и taittiriya, то въ нихъ должно видѣть раtronymica, обозначающія извѣстныя школы; названія же "Бѣлая" и "Черная" объясняются Веберомъ 10) изъ расположенія матеріала: Бѣлая Яджурведа строго отдѣляеть самыя изреченія и стихи отъ объясненія, приложеннаго къ нимъ, между тѣмъ какъ въ Черной жертвенныя формулы по большей части непосредственно сопровождаются догматическими объясненіями, указаніями на ритуаль и т. д.

Жертвенныя формулы, или уа $\dot{q}$ us въ собственномъ смысл $\dot{b}$ , составляють половину содержанія Яджурведы (т. е. ея саннить) и им'єють форму прозаическую, которую, впрочемъ, можно назвать иногда ритмическою прозою. Кром'в этихъ прозаическихъ уау́из Яджурведа заключаеть въ себъ также много стиховъ, гс, наибольшую часть которыхъ мы находимъ въ Ригведъ; но въ Яджурведъ каждый стихъ получаетъ значеніе жертвенной формулы и связывается съ тою или другою частью жертвеннаго обряда. Стихи, общіе Яджурведії съ Ригведою, представляють не редко варіанты, число которыхь, впрочемъ, не столь значительно, какъ при сравненіи Самаведы съ Ригведою, да и при томъ по своему второстепенному характеру они не имъють для нась того интереса, какъ эти последніе. Относительно прозаическихъ уа $\dot{q}$ us я думаю, что одн $\ddot{b}$  изъ этихъ жертвенныхъ формуль создавались вновь по мере развитія обрядоваго культа, другія же представляли въ основъ своей обломки старыхъ стиховъ (rc), пріуроченные къ той или другой части жертвеннаго обряда. Подобнымъ же образомъ объясняю я ниже составъ Стобны (Stobha), примыкающей къ Самаведв.

Совершенно своеобразную теорію касательно уа́уш и ихъ отношенія къ гимнамъ высказаль Гаугъ (Haug) въ Введеніи къ своему изданію одной изъ браһманъ Ригведы, именно Aitareya—Brâhmana. 11) По мнѣнію Гауга, жертвенныя формулы—yáуш и тѣ краткія обращенія къ богамъ, которыя мы встрѣчаемъ въ браһманахъ и сутрахъ подъ именемъ nivid, предшествовали по времени своего созданія гимнамъ и отличаются, слѣдовательно, особенно глубокою древностью. Изъ гимновъ Гаугъ считаетъ наиболѣе древними тѣ, которые связаны съ жертвоприношеніемъ, между тѣмъ какъ другіе,

<sup>10)</sup> Akademische Vorlesungen über indische Literaturgesch—ichte (Berlin. 1852), crp. 83 n 99.

<sup>11)</sup> Aitareya—Brâhmanam of the Rig-Veda. Edited, translated and explained by Martin Haug. Bombay. 1863. См. основательные разборы этого изданія въ Indische Studien, т. ІХ, стр. 177—380. Срав. также Макса Мюллера Essays, т. І, стр. 94—105.

выражающіе просто поэтическое міровоззрівніе или прославленіе боговъ, онъ относить ко временамъ боле позднимъ. Я не могу входить здёсь въ подробный разборъ этой теоріи, противорёчащей общепринятому въ наукъ мнънію, но долженъ замътить, что какихъ-нибудь убъдительныхъ доказательствъ Гаугъ не представилъ въ пользу своего взгляда. Противъ него говоритъ уже прозаическая форма уа $\acute{y}$ us и nivid (хотя бы м $\acute{x}$ стами эта проза и была ритмическою), между тъмъ какъ у народовъ индо-европейскихъ поэтическія произведенія всегда предшествовали прозаическимъ, что и бюло замъчено противъ Гауга Максомъ Мюллеромъ. Относительно краткихъ обращеній къ богамъ, извѣстныхъ подъ именемъ nivid, должно быть принято во вниманіе и то, что сама традиція не придавала имъ особенно священнаго значенія, вследствіе чего мы не имъемъ даже отдъльнаго текста, въ которомъ онъ были бы собраны. Естественно предположить поэтому, что и nivid произошли, по крайней мёрё, отчасти, изъ обломковъ старыхъ гимновъ, подобно уа́дия. Само собою разумъется, что нъкоторыя краткія обращенія къ богамъ съ мольбою принять участіе въ жертвъ могли быть созданы въ очень древнее время, и слово uktha въ Ригведъ я понимаю именно въ значеніи жертвеннаго изреченія, 12) но отсюда далеко еще до той теоріи, выставляемой Гаугомъ, по которой исходнымъ пунктомъ всей устной литературы служитъ жертва и связанныя съ нею краткія изреченія, или формулы. Съ такою теорією я не согласенъ въ принципь: не обрядъ и не жертва были первою ступенью въ развитіи богослуженія, но словесное богоночитаніе, гимнъ. Гимны, какъ прославленія боговъ и мольбы къ нимъ, произошли въ свою очередь изъ тахъ лирическихъ произведеній, которыя выражали воззрвніе человвка на окружавшій міръ, его удивленіе и страхъ передъ силами и явленіями природы, облекавшимися въ тотъ или другой осязательный образъ, и мольбы обращенныя къ этой видимой природъ, а не къ богамъ, которые еще не существовали. Такимъ образомъ жертвенные гимны и жертвенныя формулы должны были имъть передъ собою длинный рядъ гимновъ совершенно инаго характера, и самая жертва, у народовъ индо-европейскихъ, по крайней мѣрѣ, 18) явилась послѣ славословія

 $<sup>^{12}</sup>$ ) Мы не знаемъ, однако, на сколько совпадали эти uktha съ позднъйшими уа $\dot{y}$ us. Срав. объ uktha сказанное мною ниже.

<sup>13)</sup> Я намъренно ограничиваю свое положеніе индоевропейскими народами, такъ какъ не могу входить здісь въ подробное разсмотрівніе этого вопроса по отношенію къ другимъ народностямъ.

и молитвы. Въ подтверждение этого мы имъемъ факты, представляемые языкомъ. Въ эпоху совмёстной жизни индо-европейское племя, въроятно, не знало еще жертвы, 14) хотя устная поэзія, несомновню, существовала (какъ это доказывается сравнительной минологіей), и вотъ поздніве, когда отдільные индо-европейскіе народы молучили налобность въ новомъ словъ для выраженія новаго понятія. они обратились или къ словамъ, выражавшимъ "дъйствіе" (жертвоприношеніе какъ священное дъйствіе, или дъйствіе хат' έξοχήν), или къ тъмъ, первоначальное значеніе которыхъ было "закалыванье", "возліяніе" и т. д. (смотря по роду жертвы), или же къ другимъ, уже употреблявшимся въ значении богопочитания, и при томъ именно словеснаго, такъ какъ лишь этотъ видъ богослуженія быль до техь порь известень. Однимь изь убедительныхъ примъровъ можетъ служить сскр уаgnа, обыкновенное впоследствіи слово для выраженія жертвоприношенія. Въ этомъ же вначеніи употребляется уа $\acute{q}n\acute{a}$ а и въ Ведахъ, но, кром $\check{b}$  того, оно значить тамъ также "славословіе, гимнъ". Нельзя думать, конечно, что значеніе "славословіе, произошло изъ значенія "жертвоприношеніе", ибо въ такомъ случав было бы непонятно, почему позднвйшій языкъ удержаль лишь послёднее изъ этихъ значеній и совершенно утратиль первое. Корень, лежащій въ vayna, есть yag "чтить", отвуда сскр. глаголъ уа $\acute{q}$  и греческ. а $\Hag{\zeta}$ о $\mu$ аι,  $\rag{d}$ γιος. Можно предположить поэтому, что уаупа сохраняеть въ Ведахъ общее значеніе: "богопочитаніе", точно такъ же какъ и глаголь уа $\acute{g}$ , поздиве "приносить жертву", здвсь значить еще вообще "чтить боговъ" какъ гимнами, такъ и жертвою. Совершенно тоже находимъ мы и въ языкъ Авесты, гдъ уаг (=ccrp. уа $\acute{q}$ ) выражаетъ "чтить боговъ" славословіемъ или жертвою, а уаспа (откуда и названіе одной изъ частей Авесты), подобно уау́па въ Ведахъ, удерживаетъ оба значенія: "славословіе" и "жертвоприношеніе". Итакъ, несомнънно, что жертвоприношение было извъстно уже въ ту эпоху, вогда племена индійскія составляли одно цёлое съ племенами эранскими, но, вийсти съ тимъ, ясно видно, что какъ въ этомъ періодъ, такъ и позднъе, по раздъленіи индо-эранскаго народа, въ значеніи "приносить жертву", "жертва" употреблялись слова, прим'в'нявшіяся также къ гимнамъ, или славословіямъ. Очевидно, что этотъ фактъ, добытый изъ языка, никакъ не можетъ служить осно-

<sup>14)</sup> По крайней мъръ, не сохранилось никакихъ свидътельствъ объ этомъ. Срав. Фика Die ehemalige Spracheinheit der Indogermanen Europas, стр. 276.

ваніемъ для теоріи Гауга. Гораздо скорве можемъ мы согласовать его съ нашимъ взглядомъ, по которому жертва явилась молитвословія. Коль скоро изв'єстное слово употребляется въдвухъ . значеніяхъ, изъ которыхъ одно все больше и больше уступаетъ другому и, накопецъ, исчезаетъ совстмъ, мы, руководясь общимъ правиломъ, судимъ такъ, что это исчезнувшее значение было болъе древнимъ, сравнительно съ тѣмъ, которое его вытѣснило. Такимъ образомъ надо полагать, что и слова уа $\acute{g}$ , уа $\acute{g}\acute{n}$ а (др. бактрійск. уах, уаспа) выражали сначала богопочитаніе, проявлявшееся въ произнесеніи гимновъ, а затьмъ, удерживая этотъ смыслъ, онъ стали примъняться и къ тому религіозному дъйствію, которое соединялось съ славословіемъ и молитвой; наконецъ, съ теченіемъ времени, это религіозное дъйствіе, т. е. жертвоприношеніе, пріобръло такую важность, что гимны и молитвы представлялись лишь сопровождавшими его и, слъдовательно, второстепенными въ томъ, для обозначенія чего существовали слова уа $\acute{q}$  и уа $\acute{q}\acute{n}$ а.

Другой примъръ, показывающій развитіе жертвы изъ гимна, или славословія, я беру изъ языковъ дитовско-славянскихъ. Въ настоящее время вопросъ о степеняхъ родства между отдёльными индоевропейскими языками представляется особенно запутаннымъ, но вполнъ върнымъ можно считать такое же близкое отношение другъ къ другу языковъ литовско-славянскихъ, какъ и арійскихъ (т. е. индо-эранскихъ). Я не сомнъваюсь въ томъ, что старославянск. жрыми (или жыртми, жрыми), т. т. общеславянск. жірти (и выражаетъ звукъ долгій), получило свое значеніе уже по отдівленіи славянскихъ языковъ отъ литовскихъ, ибо литовск. girti (прусск. girtwei) значить "славить", "хвалить"; корень этихъ словъ есть gar "звучать" 15) (срав. греч. үйрос, ст. слав. маюль и т. д.), и сюда же принадлежать сскр. и др. бактр. gar "славить" (по санскритски gar, grnati, значить также "звать"). Такимъ образомъ, этимологія слова жрыти, давно уже выставленная, 16) служить новымъ подтвержденіемъ нашей теоріи объ отношеніи жертвы къ славословію и молитвъ.

Подобно Яджурведъ, Самаведа имъетъ также исключительно литургическое назначеніе, и въ этомъ отношеніи Яджурведа и Самаведа должны быть противопоставлены Ригведъ.

 $<sup>^{15}</sup>$ ) Переходъ a въ i, черезъ посредство e, произошелъ въ g i r— въ литовско-славянскую эпоху.

<sup>16)</sup> Срав. Миклошича Lexicon, подъ словомъ жеръти.

Ригведа, <sup>17</sup>) самая обширная изъ всёхъ Ведъ (1028 гимновъ, болбе десяти съ половиною тысячъ стиховъ) и наиболбе интересная для насъ, можетъ быть названа Ведой по преимуществу. Сборникъ Ригведы самъ въ себъ заключалъ свою цёль: составители его руководились желаніемъ предохранить гимны отъ порчи или забвенія и вовсе не имёли въ виду цёлей литургическихъ; на это указываетъ какъ объемъ сборника, такъ и разнообразный характеръ его гимновъ, изъ которыхъ иные не имёютъ отношенія къ богопочитанію. Въ позднёйшей практикѣ произнесеніе священныхъ гимновъ Ригведы было также соединено съ отправленіемъ обрядовъ жертвоприношенія (какъ и произнесеніе уа́у и ѕа̂тап) и лежало на обязанности жреца hотара <sup>18</sup>) но не въ этомъ состояло первоначальное назначеніе сборника.

Ригведа (rgveda), получившая свое название отъ rc "стихъ", преимущественно "хвалебный", (собственно "восхваленіе, прославленіе"), дълится на десять книгь, называемыхь mandala (собств. "кругъ", "циклъ"). <sup>19</sup>) Гимны, входящіе сюда, принадлежать по времени составленія разнымъ эпохамъ и представляютъ поэтому различія какъ въ характеръ, такъ и въ языкъ. Понятно, что составители сборника Ригвелы не могли руководиться при расположеніи гимновъ большею или меньшею ихъ древностью, ибо такого рода критерій быль невозможень вь эпоху, отдаленную въками отъ времени появленія этихъ гимновъ. Мы видимъ, что, за исключеніемъ первой, девятой, десятой и частію восьмой книгь, гимны Ригведы расположены такимъ образомъ, что каждая мандала содержитъ въ себъ исключительно или преимущественно стихи, приприсываемые либо одному автору, т. е. извъстному вдохновенному мудрецу—rshi, либо членамъ одного и того же рода. Такъ, вторая мандала имветь почти исключительно гимны Гритсамады (Grtsamada), третья-гимны Вишвамитры (Viçvâmitra) и его потомковъ,

<sup>17)</sup> Впервые быль издань отрывовь изъ Ригведы Розеномъ въ 1830 году (Rig-Vedae Specimen), а восемь лътъ спустя явилась въ его же изданіи вся первая аштака Ригведы съ латинск. переводомъ и примъчаніями (Rigveda-Sanhita, liber primus, sanskrite et latine. London. 1838). Съ 1849 года начато Максомъ Мюллеромъ роскошное изданіе Ригведы и комментарія къ ней Саяны (Лондонъ), но, кромъ того, мы имъемъ текстъ всей Ригведы въ транскринціи въ изданіи Ауфрехта (Indische Studien, томы VI и VII).

 $<sup>^{18}</sup>$ ) Жертвенныя формулы уа $\dot{g}$ us произносить жрець adhvaryu; это смово часто встръчается еще въ Ригведъ.

<sup>19)</sup> По другому, чисто вифшиему дѣленію Ригведа имѣетъ восемь аштакъ (аshṭaka), т. е. восемь восьмыхъ частей.

четвертая—гимны Вамадевы (Vâmadeva), пятая—гимны Атри (Atri) и его потомковъ, шестая—гимны Бhарадваджи (Bharadvåýa) и потомковъ, седьмая—гимны Bacumthu (Vasishtha) и потомковъ. Восьмая мандала заключаетъ въ себъ много гимновъ, принадлежащихъ потомкамъ Канвы (Калуа), но рядомъ съ ними стоятъ также гимпы и другихъ лицъ. Само собою разумъется, что подъ этими именами мы не обязаны разумьть дѣйствительн**ыхъ** авторовъ позднъйшая традиція могла связать извъстные стихи, для приданія имъ большаго авторитета, съ именемъ того или другаго изъ древнихъ rshi, а иногда авторами стиховъ называются даже прямо боги (особенно часто въ десятой мандалѣ) <sup>20</sup>). Нельзя упускать изъ виду и того, что списокъ авторовъ не переданъ въ самомъ сборникъ гимновъ, но изв'ястенъ намъ изъоглавленія (Anukramanikâ), составленнаго поздне и примыкающаго къ литературе Ригведы. Въ большинств $\dot{\mathbf{b}}$  случаев $\mathbf{b}$  указаніе на того или другаго rshi или его родичей должно быть понимаемо, конечно, такъ, что извъстные гимны сохранялись въ памяти такого-то рода; 21) можетъ быть даже, первоначально каждый изъ этихъ родовъ имълъ свое собраніе гимновъ, которое и вошло потомъ, какъ составная часть, въ сборникъ Ригведы. Что касается книгъ первой, девятой, десятой и частію восьмой, то онъ содержать въ себъ гимны, приписываемые разнымъ авторамъ (членамъ разныхъ родовъ). Относительно десятой книги мы не можемъ сомнъваться въ томъ, что она прибавлена поздне, ибо на это указываетъ характеръ значительной части гимновъ, входящихъ сюда 22); многіе изъ нихъ, какъ замфчено выше, являются также и въ Атпарваведъ. Первая книга Ригведы, хотя и разнится отъ следующихъ шести въ томъ, что соединяетъ въ себе стихи, приписываемые лицамъ различныхъ родовъ, имфетъ, однако, тотъ же планъ расположенія гимновь (за исключеніемъ последнихъ, припи-

19

<sup>20)</sup> По повдиваниему богословскому возврвнію, ведійскіе гимны воспринимались вдохновенными риши какъ откровеніе. Это воспріятіе божественнаго откровенія выражалось технически глаголомъ «видѣть» (darç). А между тѣмъ въ самыхъ гимнахъ авторъ говоритъ иногда, что онъ сдѣлалъ или смастерилъ (taksh) такой-то стихъ, какъ плотпикъ дѣлаетъ колесницу (RV. 1, 130, 6; 5, 2, 11), или какъ дѣлаютъ прекрасную одежду (5, 29, 15) и т. д.

<sup>21)</sup> Любопытно, что въ числѣ авторовъ гимновъ называется пѣсколько женщинъ, откуда можно заключать о болѣе высокомъ положеніи женщины въ эту эпоху сравнительно съ тѣмъ, какое выпало на ея долю съ установленіемъ браһманскаго строя жизни.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Сюда принадлежать, напр., гимны спекулятивнаго содержанія: о происхожденіи міра, о божеств'в, представляемомъ абстрактно, и т. д.

сываемыхъ Агастьъ, Agastya), по которому въ каждой групнъ, принадлежащей извъстному rshi или роду, начальные гимны обращены къ Агни, следующіе къ Индре, а затемь уже идуть стихи, посвященные другимъ божествамъ. Это обстоятельство позволяетъ намъ видъть въ семи первыхъ книгахъ Ригведы одну и ту же редакцію, но трудно сказать, принадлежали ли къ первоначальному собранію также и двѣ слѣдующія вниги. Вопросъ не въ томъ, конечно, когда были созданы гимны, помъщенные въ этихъ двухъ книгахъ, но лишь въ томъ, были ли они включены въ первоначальную редакцію Ригведы. Что касается девятой мандалы, то она содержить въ себъ исключительно гимны, посвященные Сомъ свътло текущему (Pavamana Soma), почему и носить название Pavamanyas (т. е. rcas). Понятно, что здёсь не могъ быть принятъ тотъ порядокъ расположенія гимновъ, который мы видимъ въ семи первыхъ книгахъ, но это-то обстоятельство и позволяетъ намъ сомнъваться въ первоначальной принадлежности девятой книги къ сборнику Ригведы. Стихи, посвященные Сом' свътло текущему (или процъживающемуся), по самому существу своему принадлежать къ стихамъ жертвеннымъ, и это соединеніе въ одной книгъ гимновъ, однородныхъ по сюжету, и при томъ жертвенныхъ, противоръчитъ общему плану Ригведы, принятому во всёхъ остальныхъ книгахъ, включая сюда и десятую Почти половина стиховъ, составляющихъ девятую мандалу, является также и въ томъ литургическомъ сборникъ, который носитъ названіе Самаведы, но здъсь эти стихи стоять въ другомъ порядкъ и связаны не единствомъ содержанія, но отношениемъ къ ритуалу. Изъ числа остальныхъ стиховъ Самаведы, встрвчающихся въ сборникв Ригведы, почти двв трети мы находимъ въ восьмой книгъ этого послъдняго. Такимъ образомъ девятая и восьмая мандалы Ригведы имѣютъ для насъ особенное значеніе по связи съ Самаведою и представляются вмёстё съ темъ почти одинаково неясными по отношенію къ первымъ семи мандаламъ. Гимны восьмой мандалы не имъютъ, правда, того единства сюжета, какъ гимны девятой, и посвящены различнымъ божествамъ, но мы не видимъ здёсь того плана расположенія стиховъ, какой извъстенъ намъ изъ семи первыхъ мандалъ. При этомъ должно замътить, что какъ девятая книга имъетъ свое спеціальное названіе, Pâvamânyas, такъ и восьмая носить имя: Pragâthâs (множ. ч.) 23),

<sup>23)</sup> Pragátha (ед. ч.) есть названіе изв'єстнаго рода строфъ; по корию это слово указываеть, конечно, на gâ «пъть».

между тъмъ какъ для остальныхъ книгъ не существуетъ особыхъ названій. Итакъ, очень возможно, что восьмая и девятая мандалы не одновременны по редакціи съ первыми семью, хотя при настоящемъ положеніи вопроса нельзя еще утверждать этого положительно. Что касается отношенія этихъ мандалъ къ Самаведъ, то когда бы ни послъдовало ихъ присоединеніе къ семи первымъ книгамъ Ригведы, самые гимны, заключающіеся здъсь, были извъстны задолго до составленія сборника Самаведы.

Я сказаль выше, что назначение Самаведы исключительно литургическое: она содержить въ себъ стихи, которые пълись при жертвоприношении Сомы. Что касается культа Сомы, то начала его восходять къ эпохъ индо-эранской, какъ это видно изъ сравненія сскр. soma съ др. бактр. haoma, но болве полное развитіе этотъ культъ получилъ по раздёленіи арійскаго (т. е. индо-эранскаго) племени, и при томъ преимущественно въ Индіи. Слово soma, собственно "экстрактъ" (отъ ѕи "выжимать сокъ"), обозначаетъ сокъ изъ растенія Asclepias acida (или изъ другаго, близкаго къ нему), который при броженіи получаеть нісколько наркотическія свойства; др. бактр. haoma было перенесено на самое растеніе, изъ котораго добывался такой сокъ. Происхождение культа Сомы объясняется такимъ образомъ, что человъкъ, замътивъ опъяняющее дъйствіе этого сока, приписаль ему божественную силу, вследствіе чего Сома обратился въ бога, а добывание его стало священнымъ дъйствіемъ. Сома служить пріятною жертвою для боговъ, преимущественно для Индры, который, вдохновившись этимъ напиткомъ. совершаетъ свои подвиги: убиваетъ змѣя и освобождаетъ небесныя воды. Кром' девятой мандалы, исключительно посвященной Сом', другія вниги Ригведы также содержать въ себъ гимны въ честь Сомы, а указанія на этотъ культь встрівчаются очень часто во всѣхъ мандалахъ. Такимъ образомъ несомнънно, что жертвоприношеніе Сомы было изв'єстно уже въ эпоху составленія старыхъ гимновъ, и древностью этого обряда должно объяснять то обстоятельство, что цълая книга Ригведы посвящена исключительно Сомъ. Но эти гимны вовсе не предполагають сильнаго развитія обрядности, между тъмъ какъ сборникъ Самаведы обязанъ своимъ происхожденіемъ той эпохъ, когда ритуалъ жертвоприношенія Сомы быль регулированъ, и когда стихи, употреблявшіеся при этомъ священнодъйствін, получили новый, символическій характеръ, по связи съ тою или другою частью обряда.

Понятно, что Самаведа, состоящая почти исключительно изъ

стиховъ Ригведы, расположенныхъ только въ иномъ порядкъ, очень часто безъ внутренней связи, не можетъ представлять для насъ самостоятельнаго интереса и важна именно по отношению къ Ригведъ. Число всъхъ стиховъ Самаведы, извъстныхъ намъ въ настоящее время, простирается въ нашей редакціи до 1874 <sup>24</sup>). Если мы исключимъ изъ этого числа тъ стихи, которые повторяются въ Самаведь, то получимъ 1602 стиха, и изъ нихъ только 92 не встрычаются въ Ригведъ. Я говорилъ уже о томъ, что преимущественно девятая и восьмая мандалы Ригведы содержать въ себъ стихи, находимые нами въ Самаведъ, но, кромъ того, мы имъемъ здъсь также извлеченія и изъ другихъ книгъ Ригведы. Что касается стиховъ. принадлежащихъ исключительно Самаведѣ, то они по большей части ничьмъ не отличаются отъ остальныхъ; отсутствіе ихъ въ Ригведъ можетъ быть объясняемо или неполнотою этой послъдней, какъ сборника всёхъ гимновъ, или же неполнотою той редакціи ея, которая намъ извъстна 25).

Изъ сравненія текстовъ объихъ Ведъ оказывается, что стихи Ригведы являются въ Самавед по большей части съ варіантами, которые нерадко представляють здась чтеніе болае древнее, чамь въ Ригведъ; въ этомъ заключается чрезвычайно важное значеніе Самаведы для критики ведійскихъ текстовъ, и потому весьма желательно было бы имъть тщательный разборъ всъхъ этихъ варіантовъ. Но что должны мы думать, на основаніи этого обстоятельства, о взаимномъ отношеніи редакцій Ригведы и Самаведы? Бенфей въ Введеніи къ своему изданію Самаведы высказаль по этому поводу слъдующее предположение: 26) Es scheint mir ganz im Geiste solcher heiligen Schriften und der Art ihrer Entstehung zu liegen, dass, wenn einmal der SV. aus einer älteren Recension des RV. in der uns vorliegenden Gestalt fixirt war, nichts weiter daran geändert wurde, während es sehr gut geschehen konnte, dass an die Stelle der ältern RV.—Rec. durch Hinzutritt neuer Hülfsmittel eine neue Rec. trat, deren Charakter im Einzelnen alsdann völlig ohne Einfluss auf den SV. blieb. Нужно замътить при этомъ, что текстъ Ригведы былъ фиксированъ 27) очень давно, и что въ самыхъ древнихъ произве-

 $<sup>^{24}</sup>$ ) Я считаю здѣсь какъ отдѣлъ  $\hat{A}$ гаnуака, такъ и стихи Mahânâmnyas.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Мы имѣемъ Ригведу въ редакцін школы Çakalakâs, но встрѣчаемъ нѣкоторыя указанія и на школу Bâshkalâs, съ текстомт которой мы не знакомы.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Die Hymnen des Sâma-Veda, Einleituug, XXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) Я не касаюсь здёсь труднаго вопроса, какимъ образомъ была установлена редакція Ведъ, при помощи ли письма, или посредствомъ устной передачи. Максъ Мюл-

деніяхъ, гдѣ только приводятся изъ нея цитаты, онѣ являются всегда въ той формъ, какую имъють и теперь въ Ригведъ; такимъ образомъ установленіе текста Самаведы должно было произойти во времена еще болъ отдаленныя. Очевидно, однако, что взаимное отношеніе редакцій Ригведы и Самаведы можетъ быть понимаемо иначе: сборникъ Самаведы могъ быть составленъ тогда, когда еще не было предпринято собраніе гимновъ "rgveda—samhita", и въ доказательство этого можно было бы сослаться на большую древность чтеній, представляемыхъ Самаведою. Нётъ сомнёнія, что на основаніи им'єющихся данных вопрось о взаимномь отношеніи по времени происхожденія редакцій Ригведы и Самаведы не можетъ быть окончательно выяснень; но во всякомъ случав было бы произвольно предполагать вмъстъ съ Бенфеемъ, что въ основу Самаведы легла извъстная редакція Ригведы, хотя бы и болье древняя, чьмъ та, какую мы знаемъ. Я думаю, что когда бы ни произошло составленіе сборника Самаведы, раньше или позже Ригведы, оно не имѣло отношенія въ редакціи этой послѣдней. Стихъ sâman по звуковой своей сторонъ (не музыкальной) быль тождественъ первоначально съ стихомъ гс, но задолго до составленія сборниковъ Ведъ были извъстны уже эти два вида словеснаго богопочитанія: стихъ и пъснопъніе; срав. RV. 8, 27, 5 (rc...gir) 28), 8, 81, 19 (gir.... arka), 1, 7, 1 (gâthinas.... arkinas), 1, 10, 1 (gâyanti.... arcanti), 6, 45, 4 (arcata pra ca gâyata) и т. д. Что касается пъснопъній sâman, которыя отличались отъ gâyatra (RV. 8, 16, 9) и издревле сопровождали жервоприношеніе Сомы, то онъ не ръдко упоминаются въ Ригведъ (напр.: 1, 62, 2; 1, 173, 1; 1, 107, 2; 2, 43, 1 и 2; 5, 44, 14; 8, 16, 9 и т. д.), гдъ приводятся даже спеціальныя названія нѣкоторыхъ изъ sâman: rathamtara (1, 164, 25, 29) а также въ позднъе прибавленной десятой книгъ 181, 1) и, можетъ быть, brhat (8, 55, 1; 8, 78, 1)—sâma brhat (8, 87, 1). Потребность въ сборникъ Самаведы явилась тогда, когда ритуалъ уже значительно

леръ (History of ancient Sanskrit Literature) думаетъ, что даже бранманы составлены безъ пособія письма, но срав. возраженія Whitney'a (Oriental and Linguistic Studies: Müller's History of Vedic Literature) и его гипотезу, которая кажется мижочень правдоподобною.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Gir значить собственно «прославленіе» (отъ gar «славить»), но обыкновенно это слово можеть быть переводимо «хвалебная пѣснь». Тамъ, гдѣ gir отличается отъ ус или агка, такой переводъ мнѣ кажется несомнѣннымъ. Первоначально ус и gir выражали, конечно, одно и то же.

<sup>29)</sup> Этотъ гимнъ, безъ сомненія, принадлежить къ числу позднихъ.

усложнился, и когда число sâman на столько возрасло, что явилась надобность регулировать ихъ употребленіе. Но понятно, не было никакой необходимости обращаться при этомъ къ саннитъ Ригведы, еслибъ даже она и существовала; стихи saman вошли въ Самаведу въ той звуковой формъ, какую имъли они, а не сотвътствующіе имъ стихи гс. Первоначально, какъ я уже сказалъ, тъ и другіе были тождественны въ этомъ отношеніи, но издревле существовавшее употребленіе изв'єстныхъ стиховъ въ качеств'ь saman (при жертвоприношеніи Сомы) должно было вызвать то явленіе, что одинъ и тотъ стихъ могъ являться съ теченіемъ времени въ разныхъ видахъ (я говорю только о звуковой сторонѣ), смотря по тому, быль ли онъ sâman, или же нътъ. Легко предположить также, что стихи sâman вслёдствіе своего литургическаго назначенія, подчинявшагося всегда извъстному контролю, были болье предохранены отъ звуковыхъ измѣненій, чѣмъ тѣ же самые стихи въ формѣ гс, какъ составныя части извъстнаго гимна, бывшаго въ живомъ употребленіи. Такимъ образомъ я думаю, что на основаніи текстовъ Ригведы и Самаведы нельзя ничего сказать о томъ, который изъ этихъ сборниковъ былъ составленъ прежде, такъ какъ оба они произошли независимо другъ отъ друга 30); еслибъ было даже доказано, что редакція Ригведы, въ той самой форм'ь, какъ мы ее знаемъ, предшествовала редакціи Самаведы, то и тогда арханзмы посл'єдней не показались бы намъ удивительными, въ виду только что сказаннаго мною о различной судьбъ одного и того же стиха. Во избъжание недоразуменій, считаю нужнымъ повторить, что здёсь речь идетъ о редакціи этихъ сборниковъ, а не о времени происхожденія мантръ Ригведы и Самаведы. Въ послъднемъ отношении Самаведа, безъ всякаго сомненія, восходить къ Ригведе, ибо стихи sâman произошли, какъ мы видёли, вслёдствіе литургическаго примёненія извъстныхъ гс къ жертвоприношенію Сомы. Я долженъ замътить также, что, говоря объ отношеніи Самаведы къ Ригведѣ, я разумѣю тотъ текстъ первой изъ нихъ, въ которомъ sâman освобождены отъ измѣненій, какимъ они подвергаются при пѣніи (см. ниже), или, другими словами, я разумью libretto пьснопьній saman.

Мантры Самаведы переданы въ формѣ стиховъ и изреченій и въ музыкальной формѣ пѣснопѣній. Собственно говоря, подъ Самаведою должно разумѣть лишь этотъ послѣдній видъ мантръ, такъ какъ словомъ sâman обозначается стихъ или изреченіе въ той

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) На возможность такого объясненія указываеть и Бенфей, ibid.

формъ, какъ ихъ должно пъть: "gîtirûpâh mantrâh sâmâni". 31) Жрепъ, на обязанности котораго лежитъ пъніе мантръ Самавелы при жертвоприношеніяхъ, называется udgâtar "півецъ", и уже въ Ригведь (2, 43, 2) мы читаемъ: udgateva.... sama gayasi, "будто udgâtar, ты поешь стихъ sâman"; другое названіе для пъвца стиховъ sâman, sâmagâ, употреблено въ томъ же гимнъ, въ первомъ стихъ. Но если значение слова saman совершенно ясно, то этимологія его была загадочна уже для индійскихъ ведистовъ, и на ихъ попытки объяснить происхождение этого слова 32) мы не можемъ смотръть серьезно. Я думаю, что корень saman лежитъ въ san, и sâman образовано отсюда точно такъ же, какъ, напр., vâma "милый, прекрасный", изъ \* vanma, отъ корня van (см. Словарь Бётлингка и Рота подъ словомъ vâma) или vâma "лѣвый", изъ \* vanma, съ котор. срав. др. саксонск. и др. верхненвмецк. win-istar "лвый". При глаголь san существовала болье краткая форма sa (какъ ta изъ tan и т. п.), отъ которой мы и могли бы выводить слово saman; но необходимости въ этомъ нътъ, и я предпочитаю объяснение sâman изъ полной формы san. Первоначальное значение san было "чтить" (срав. др. бактр. han "быть достойнымъ", ст. слав. санг), 33) затъмъ "дарить" (это же значение имъетъ и др. бактр. han) и, наконецъ, "получать въ даръ" (собственно въ медіумъ, но также и въ дъйствительн. залогъ). Такимъ образомъ saman можетъ значить или "почитаніе", или "приношеніе"; первое могло бы казаться болъе въроятнымъ, по аналогіи съ уауна, но Петербургскій Словарь не даетъ значенія "чтить" ведійск. глаголу san, и я думаю поэтому, что sâman значило собственно "приношеніе", откуда развилось дальнъйшее употребление этого слова въ смыслъ литургической песни, какъ приношенія богамъ. Срав. RV. 1, 27, 4, где gavatra, пъснь, называется приношеніемъ, sani.

Текстъ Самаведы, въ которомъ мантры сохраняютъ первоначальную форму стиха (безъ музыкальныхъ измѣненій) называется  $\hat{A}$ rcika, отъ  $\hat{r}$ с "стихъ". Этотъ текстъ былъ уже дважды изданъ, Стевенсономъ (Stevenson) и Бенфеемъ  $^{34}$ ), а въ настоящее время онъ

<sup>31)</sup> См. цитату, приведенную Саяной (Sâyana) въ Введеніи къ комментарію Самаведы, стр. 9 по Калькуттск. изданію.

<sup>32)</sup> См. Бенфея Die Hymnen des Sâma-Veda, Glossar, подъ словомъ sâman.

<sup>33)</sup> Отсюда же, въроятно, происходитъ сскр. sana «старый« (собств. «почтенный»), литовск. senas, латинск. senex и т. д.

<sup>34)</sup> Особеннаго вниманія заслуживаеть изданіе Бенфея (Die Hymnen des Sâma-Veda, herausgegeben, übersetzt und mit Glossar versehen von Theodor Benfey. Leipzig. 1848),

вновь издается въ Индіи, вмѣстѣ съ комментаріемъ Саяны (Sâyana) и съ текстомъ Gâna (отъ gâ "пѣть"), въ которомъ sâman имѣютъ музыкальную форму <sup>35</sup>). Та часть Самаведы, которую я сообщаю ниже, принадлежитъ также къ Árcika, но она не вошла въ издапія Стевенсона и Бенфея, а Калькуттское изданіе пока еще не доведено до Áranyaka.

Arcika Самаведы дёлится или на двъ, или на три части: Chandas и Uttarâ <sup>36</sup>), или же Chandas, 'Âranyaka (=Aranî) и Uttarâ. Саяна держится перваго дѣленія: sāmagānām rkpāthāya dv $\hat{a}$ u granthāu vidyete, "chandah" "uttar accti ("у самаведистовъ для чтенія saman какъ стиховъ существують два текста: "Chandas" и "Uttará", стр. 22) и присоединяетъ отдёлъ Aranyaka (какъ дополненіе) къ Chandas: kândatrayâmako 'yam chandonâmakah samhitâgranthah 37) so 'yam âranyakenâdhyâyena shatsankhyâpûrakena saha shadbhir adhyâyâir upetah ("этотъ текстъ санниты, называемый "Chandas", состоитъ изъ трехъ отдёловъ-kânda; онъ, вмёстё съ чтеніемъ Áranyaka, имъющимъ шесть частей, заключаетъ въ себъ шесть чтеній стр. 91). Подобнымъ же образомъ оглавленіе къ Ârcika по редакціи школы  $N\hat{a}$ igev $\hat{a}$ s 38) помъщаетъ отдълъ  $\hat{A}$ гаnуака какъ седьмую (послъднюю) "прапатнаку" первой части и, повидимому, даже не даеть этой прапатнак $\dot{\mathbf{r}}$  особаго названія. Но обыкновенно  $\hat{\mathbf{A}}$ гаnуака отд $\dot{\mathbf{r}}$ ляется отъ Chandas и приводится какъ совершенно особая часть текста поэтому въ рукописяхъ мы встрвчаемъ Агапуака или от-Arcika;

оказавшее большую пользу изученію Ведъ въ Европъ. Изданіе Стевенсона съ переводомъ, сдъланнымъ на основаніи комментарія Саяны, вышло въ свъть въ 1842 г.

<sup>35)</sup> Bibliotheca Indica, New Series, №№ 218, 224, 235 и др. (Calcutta. 1871 и слъд.): Sâma-Veda-Sanhitâ with the Commentary of Sâyana Âcârya, edited by Satyavrata Sâmacramî.

<sup>36)</sup> У Бенфея: Pûrvârcika и Uttarârcika.

<sup>87)</sup> Саяна, какъ кажется, нигдъ не употребляетъ слова Arcika и имъстъ вмъсто того samhità. Но ârcika слово древнее, и уже Панини (Раміпі) учитъ объ образованіи его (IV, 3, 72); по формъ это прилагат, при которомъ должно подразумъвать, конечно, сущ. grantha (текстъ), ибо ârcika употребляется обыкновенно въ мужеск. родъ, а не въ среднемъ, какъ у Венфея. Я не знаю, на чемъ основывался Веберъ (Indische Studien, I, стр. 29), называя первую частъ Самаведы (т. е. Chandas) Arcika, а вторую (т. е. Uttarâ) Stâubhika. Это ошибочное дъленіе вошло также и въ сочиненія Макса Мюллера (History of ancient Sanskrit Literature), Whitney'a (Oriental and Linguistic Studies) и др., равно какъ и въ Петербургскій Словарь, гдѣ оно позднѣе, впрочемъ, было исправлено. Подъ Stâubhika должно разумъть, конечно, Stobha, о котор. см. ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>) См. объ этой рукописи у Бенфея Die Hymn. d. SV., Einleitung, VII, а также Nachträge und Verbesserungen.

дёльно отъ Chandas, или, если рукопись заключаеть въ себе полный текстъ  $\hat{A}$ rcika, то отдълъ  $\hat{A}$ r., 39) слъдуя за Ch., получаеть все таки особое названіе. Satyavrata Sâmaçrami, издающій въ настоящее время Самаведу, вмъстъ съ комментаріемъ Саяны, на стр. 22, въ примъчаній къ м'всту, приведенному мною выше, говорить, что тоть Маднава (Mádhava), который еще прежде написалъ комментарій ("vivarana") въ Самаведв, делить Arcika на три части (Ch., Ar. и Utt.), и что такимъ же образомъ поступаютъ ведисты <sup>40</sup>). Личность Мадhавы очень загадочна по отношенію къ Саянь, и Burnell въ Введенін къ своему изданію Ваншабранманы (Vancabrahmana) 41) старался доказать, что оба эти имени принадлежать одному и тому же лицу, и что Sayana есть "the bhoganatha or mortal body of Mâdhava, the soul identified with Vishnu". Къ сожальнію, я не имфю этого изследованія и знакоме се ниме лишь по краткиме рецензіямъ Вебера (Literarisches Centralblatt 1873 г., 8-го ноября) и Макса Мюллера (The Academy 1874 г., 31-го января). Оба рецензента находять, что вопрось все таки не выяснень, и указывають на обстоятельства, которыя не позволяють нока отождествлять Саяну съ Маднавой. Сюда же должно отнести, конечно, существованіе двухъ комментаріевъ къ Самаведъ, одного съ именемъ Мадhaвы (Sâmavedasya Vivarana), другаго съ именемъ Саяны (Sâma- $\operatorname{ved} a$ rthaprakaça); оба они разнятся не только въ объясненіяхъ, какъ это можно видъть изъ Калькуттского изданія Самаведы, гдъ приводятся въ выноскахъ цитаты изъ Vivarana,--но и въ деленіи текста Arcika. Я не знаю, простирается ли комментарій Мадһавы также и на  $Uttar\hat{a}$ , но изъ словъ Бенфея  $^{42}$ ) я вижу, что онъ пользовался для Chandas комментаріемъ Мадһавы, а для Utt. комментаріемъ Саяны, хотя оба они соединены въ одной рукописи, сообщающей, впрочемъ, имена авторовъ. Разница между обоими комментаріями въ способъ объясненія показалась Бенфею настолько существенною, что вызвала его зам'вчаніе: "Die beiden Theile des Commentars haben einen so ganz verchiedenartigen Charakter, dass man sie kaum für Werke eines und desselben Verfassers halten

 $<sup>^{39}</sup>$ ) Сокращенія:  $\hat{A}$ r., Ch. и Utt. обозначають  $\hat{A}$ гаnуака, Chandas и Uttará.

<sup>40)</sup> Yo hi madhavah samavedasya vivaranakarah pûrvatanah, tasya naye vaidikavyavahare ca aranikas (sic) trtiyah; eshani trayanam eva sadharanam abhidhanam arcika iti.

<sup>41)</sup> The Vançabrâhmana (being the eiligt Brâhmana) of the Sâmaveda, edited together with the Commentary of Sâyana, a preface and index of words. Mangalore. 1873.

<sup>42)</sup> Die Hymn. d. SV. crp. X u XI.

капп." Я считаю это замъчание совершенно върнымъ, такъ какъ объ части того комментарія, которымъ пользовался Бенфей, принадлежать, действительно, разнымь составителямь; съ комментаріемь Саяны въ Chandas (извъстнымъ намъ изъ Калькуттскаго изданія) Бенфей, следовательно, не быль знакомь. Что касается комментарія Мадhавы, Samavedasya Vivarana (или Samavedavivarana?), то онъ долженъ стоять въ самомъ близкомъ отношении къ комментарию Бhаратасвамина (Bháratasvámin), подъ названіемъ: Sámavedavivaгама. Этотъ комментарій находится въ коллекціи рукописей Burnell'а въ лондонской библіотек при India Office 48), но, не будучи знавомъ съ самымъ текстомъ его, я не могу, конечно, точнъе опредълить связь его съ тъмъ комментаріемъ, который приписывается Маднавъ. Не сврою, однако, что мнъ представляется почти несомнъннымъ полное тождество обоихъ комментаріевъ; а въ такомъ случав надо будеть признать, что подъ именемъ Мадһавы можеть серываться не только Саяна, но и Бhаратасваминъ, о которомъ мы знаемъ, что онъ жилъ раньше Саяны, такъ какъ последній дълаетъ на него ссылки 44) Въ лондонской рукописи комментарій Bhapaтасвамина простирается только на Chandas и на Ar., вмъстъ съ стихами Mah $\hat{a}$ n $\hat{a}$ mnyas 45);  $\hat{A}$ r. отдъляется здъсь какъ отъ предшествующихъ стиховъ, такъ и отъ последующихъ (т. e Mahanamпуав), и комментарій къ ьтой части обозначень въ конців такъ: iti aranyakasamavivaranam (л. 76).

Мы видимъ такимъ образомъ, что  $\hat{A}$ г. считается особымъ отдѣломъ текста  $\hat{A}$ гсіка, хотя по своему объему этотъ отдѣлъ весьма незначителенъ сравнительно съ Ch. и Utt. Но есть, дѣйствительно, основаніе присоединять  $\hat{A}$ г. къ Ch. и отдѣлять обѣ эти части отъ Utt.; это основаніе дается расположеніемъ стиховъ въ Ch. и  $\hat{A}$ г., съ одной стороны, и въ Utt., съ другой. Въ двухъ первыхъ отдѣлахъ стихи, не имън часто внутренней связи между собою, расположены по декадамъ, daçati 46) (имѣющимъ нногда болѣе, иногда менѣе десяти

<sup>42)</sup> Cm. Catalogue of a Collection of Sanskrit Manuscripts. By Burnell. Part I: Vedic Manuscripts (London. 1869. Trübner), X 127.

<sup>44)</sup> Cm. Becepa Akadem. Vorlesungen über indische Literaturgeschichte, crp. 42.

<sup>45)</sup> Должно ли объяснять это неполнотою рукописи, или тъмъ, что комментарій Вһаратасванина, дъйствительно, оканчивается здъсь? Въ рукописи, которою пользовался Бенфей, комментарій Мадһавы также не простирается па Uttarâ.

<sup>46)</sup> См. о формъ этого слова у Венфен, Глоссарій къ Самаведь; иначе объясняєть daçati Веберь (Indische Studien I, 29), который видить здысь мыстный падежь отъ daçat. Комментарій Мадһавы имъеть, вмысто daçati, daçatyâ, а Саяна въ томъ же вначенім употребляєть кһа?/da, «отдыль»; см. Калькуттск. изданіе Самаведы, стр. 110-

стиховъ), между темъ какъ Utt. состоить изъ враткикъ гимновъ (sûkta), преимущественно въ три стиха, т. е. въ соединеніи trca, или же въ два, а иногда въ одинъ стихъ (очень рѣдко), или въ четыре, пять и т. д., но не более какъ въ двенадцать. Стихи, помъщенные въ Ch., неръдко повторяются въ Utt., и при томъ по большей части въ качествъ начальныхъ стиховъ гимна. Саяна обобщаеть это явленіе и потому даеть слідующее опреділеніе текстамъ Ch. и Utt.: chandonamake granthe nanavidhanam samnam yonibhûtá eva rcah pathitáh; uttarágranthe trcátmakáni sûktáni pathitani, ekasmimstrce chandogata yonyrk prathama, itare dve uttare 47) t. e. "въ текстъ, называемомъ Chandas, читаются стихи rc, составляющие основу (yoni) разнообразныхъ sâman; въ текств Uttara читаются гимны въ строфахъ trca: въ trca первый стихъ есть основа, находящаяся въ Chandas, а два другихъ стоятъ сверхъ того" (стр. 22). Такимъ образомъ здёсь предполагается, во первыхъ, что всв стихи въ Utt. состоять изъ строфъ tyca, между твив какъ въ самомъ текств мы находимъ гимны изъодного, двухъ, четырехъ стиховъ и т. д., которые не могуть быть приведены въ формф tyca. (Что касается гимновъ изъ шести, девяти и двънадцати стиховъ, то понятно, ихъ можно разсматривать какъ соединеніе двухъ, трехъ или четырехъ строфъ trca). Во вторыхъ, первымъ стихомъ въ строфъ trca Саяна называеть одинь изь стиховъ, находящихся въ Сh., между тъмъ какъ въ дъйствительности это явление наблюдается хотя и часто, но далеко не всегда. Даже самое название Uttard Саяна объясняеть изъ того, что въ строфахъ туса за стихомъосновою (т. е. основою для ватап) следують сверхь того два стиха: trcátmakeshu sûkteshu ya prathama yonibhûta tannamna chandogranthasya "yonigranthah" 48) iti adhyapakanam samakhya, itarasya tu trcasangharûpasya granthasyoparitanayor rcor namadheyena "uttará" iti samákhyá (стр. 23—24). Съ этимъ толкованіемъ можно, кажется, не соглашаться, и название Uttar d проще объяснять въ значенін Uttará samhitá, саннита слідующая, или дальнівшая (вторан), т. е. по отношению въ Chandas; вмёсть съ темъ это же названіе (Uttara, а не Uttama) показываеть, что отдель Ar. или вовсе не считался при этомъ, или же присоединялся въ Ch. Что ка-

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>) Саяна цитируеть здёсь, какъ и въ другихъ мёстахъ, произведеніе: Nyâyavistara, но, по словамъ Satyavrata-Sâmaçramî (стр. 4, примёч. 3), авторомъ его быль тотъ же Саяна.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>) Такинъ образомъ мы узнаемъ отсюда, что отдълъ Сh. носитъ также названіе: yonigrantha, т. е. «тексть основъ.»

сается отношенія  $\hat{A}$ г къ Utt., то и эти два отдѣла имѣютъ нѣкоторые общіе стихи; число ихъ, правда, незначительно, но во всякомъ случаѣ это взаимное отношеніе  $\hat{A}$ г и Utt. аналогично съ тѣмъ, какое существуетъ между Ch. и Utt. Наконецъ, однородность  $\hat{A}$ г. съ Ch. (въ отличіе отъ Utt.) доказывается тѣми Ганами (т. е. сборниками пѣснопѣній sâman), которые основываются на этихъ двухъ отдѣлахъ, и о которыхъ я скажу ниже.

Теперь я долженъ обратить внимание на существенную разницу, касающуюся расположенія матеріала въ Св., съ одной стороны, и въ Aг., съ другой. Chandas, точно такъ же какъ и Uttar $\hat{a}$ , д $\hat{b}$ лится на "чтенія", prapathaka, которыхъ насчитывается въ Ch. 6, а въ Utt. 9; эти чтенія въ свою очередь подразд'вляется на половины (въ Ch. и въ пяти первыхъ прапатнакахъ въ Utt.) или на трети (въ остальныхъ прапатнакахъ въ Utt.), которыя въ Utt. дёлятся далье на отдълы khanda, состоящие изъ нъсколькихъ гимновъ. Все это д'яленіе есть чисто вн'яшнее (какъ д'яленіе Ригведы на аштнаки), не имъющее какого либо внутренняго основанія и составленное, въроятно, съ цълью помогать при изучении Самаведы. Такого же рода и другое дъленіе Ch. и Utt. на adhy aya, "чтенія", или "штудін", изв'єстное намъ изъ комментарія Саяны; этихъ  $adhy\hat{a}$ уа насчитывается въ Ch. пять 49), а въ Utt. 21 50). Саяна, присоединяющій, какъ мы видёли, отдёль  $\hat{A}$ г. къ первой части  $\hat{A}$ rcika, называеть его поэтому шестымь adhydya въ Ch. (см. приведенную выше цитату), а оглавленіе въ  $\hat{A}$ rcika, принадлежащее школ $\hat{a}$  N $\hat{a}$ i- $\operatorname{gey} \hat{a}$ s, помѣщаеть  $\hat{A}$ r. какъ седьмую прапатнаку въ Ch.; противъ этого последняго обозначенія можно, однако, заметить, что оно вовсе не согласуется съ объемомъ пранатнакъ въ первой части Агсіка и уже поэтому не могло быть общепринятымъ. Но, кромъ указаннаго мною дёленія, Chandas представляеть еще другое, на отдълы k $\hat{a}n$ da или parvan, которыхъ считается три: Agneya (1, 1, 1-2, 1, 2) 51), Aindra (2, 1, 3-5, 2, 3) и Pávamána, или Sáumya (5, 2, 4 до конца); срав. у Саяны: agneyam aindram pavamanam iti kandatrayatmako yo 'yam chandonamakah granthah (стр. 91) и см. также Бенфея Die Hymnen des SV., Einleitung, стр. XVIII. Это дъленіе основано на содержаніи, ибо, хотя отдъльные стихи въ Ch. по большей части не имъють внутренней связи между собою, тъмъ

<sup>49)</sup> См. Калькуттск. изд. Самаведы, стр. 91.

<sup>50)</sup> См. Бенфея Die Hymn. d SV., стр. XVIII.

<sup>51)</sup> Цнфры указывають на прапатнаки, половины (ardha) и декады.

не менте они сгруппированы здъсь по тремъ божествамъ: Агни, Индръ и Сомъ, откуда произошли и самыя названія трехъ отдъловъ, упоминаемыя уже, напр., въ Атнарваведь (11, 7, 6) и въ Samavidhána-Br $\hat{a}$ hana (I, 4)  $^{52}$ ). Относительно третьяго отд $\hat{b}$ ла, P $\hat{a}$ vam $\hat{a}$ na (или  $S\hat{a}$ umya), должо замътить, что всъ стихи, входящіе сюда, извъстны намъ изъ девятой мандалы Ригведы (Pavamanyas), между тъмъ какъ въ двухъ первыхъ отдълахъ мы находимъ стихи изъ разныхъ книгъ этого сборника, преимущественно изъ восьмой, а наименъе всего изъ девятой. Отдълъ  $\hat{A}$ indra, второй но порядку,  $\cdot$ не имбеть того единства, какъ два другихъ отдела, и кроме стиховъ къ Индръ, составляющихъ его главное содержаніе, онъ заключаеть въ себъ также обращенія къ Агни и другимъ божествамъ. Въ нѣкоторыхъ рукописяхъ Chandas дѣлится поэтому не на три части, но на восемь, при чемъ  $\hat{A}$ gneya и  $\hat{P}$ avam $\hat{a}$ na остаются въ томъ же объемъ, какъ и выше, а отдъль Aindra сокращается, образуя передъ собою еще пять подраздёленій; см. Бенфея ibid, стр. XVII. Это последнее деленіе не имееть, однако, того единства принципа, какъ изложенное выше на три части, и рядомъ съ названіями  $\hat{A}$ gneya,  $\hat{A}$ indra,  $\hat{P}\hat{a}$ vam $\hat{a}$ na оно употребляеть такія, какъ  $B_r$ hatî, Trishtubh, Anushthubh, т. е. названія метровъ. Uttar $\hat{a}$  не представляетъ ничего подобнаго дъленію Ch. на три части, хотя отдъльные стихи и соединяются здъсь въ небольшія группы, или гимны. Точно такъ же и Aranyaka, по крайней мфрф въ первыхъ четырехъ декадахъ, содержитъ въ себъ обращенія къ различнымъ богамъ, безъ всякой видимой системы въ порядкъ ихъ расположенія и, слідовательно, существеннымь образомь отличается въ этомъ отношеніи отъ Ch.; пятая же декада, за исключеніемъ перваго стиха, посвящена Солнцу (Sûrva).

Названіе А́галуака указываеть на пустыню, лѣсь (агалуа) и объясняется тѣмъ, что этоть отдѣлъ Самаведы быль предназначенъ для пустынниковъ. По своему объему А́г. соотвѣтствуетъ половинѣ прапатhаки въ Сh. и состоитъ изъ пяти декадъ, къ которымъ, въ

<sup>52) «</sup>Agneyam âindram pâvamânam ity etena kalpena catvâri varshâni prayun'gânah çatasamvatsaram avâpnoti.» Я польвовался для Sâmavidhâna-Brâhmana рукописью Парижской національной библіотеки, № 177 Dev. Въ недавнее время Burnell издаль эту бранману вмёстё съ комментаріемъ Саяны (London. 1873.), но я знакомъ съ этниъ изданіемъ лишь по рецензіи Вебера въ Literarisches Centralblatt (1874 года, 23-го марта). Изъ числа поправокъ въ текстё, предлагаемыхъ Веберомъ, слёдующія совершенно согласны съ чтеніемъ парижской рукописи: prâktûleshûdaktûleshu vâ; parusham uktvâ nyagrodhaçungân (çaramûlam ca).

видъ дополненія, присоединяются стихи Mahanamnyas, или, иначе, отдёль Mahanamni. Саяна присоединяеть Mahanamni, какъ шестую декаду, къ  $\hat{A}$ галуака (см. въ приведенной выше цитатъ:  $\hat{a}$ галуакеnâdhyâyena shatsaākhyâpûrakina), a Nâigeyânâm ârsha (часть оглавленія въ Arcika, по редакціи школы Nâigeyas) ставить цифру 5 послѣ стиховъ Mahanamnyas, т. е. соединяетъ ихъ въ одно цѣлое съ пятою декадой. И то, и другое, однако, не точно: стихи Маћаnâmnyas представляють собою appendix къ Aranyaka, и потому  $\cdot$ въ рукописяхъ названіе Aг. простирается обыкновенно только на пять декадь, за которыми следуеть далее отдель Mahanamni (не называемый декадою) подъ особымъ обозначениемъ; правда, въ рук. А (см. ниже), принятой мною въ основу при изданіи текста, слова: "iti âranîpadah samâptah" поставлены послѣ стиховъ Mahânâmnyas, но эти стихи помъщены здъсь все таки какъ прибавка, а не въ качествъ шестой декады, и потому послъ нихъ пътъ цифры. Совершенно въ такомъ же отношеніи находятся стихи Mahânâmnyas, переложенные въ музыкальную форму, и въ тексту Âranya-Gâna; здѣсь они также представляють собою appendix и не включаются въ шесть прапатнакъ, изъ которыхъ состоить этотъ сборникъ пъснопъній. Доказательство въ пользу самостоятельности стиховъ Mahanamnyas дается какъ ихъ характеромъ, такъ и тъмъ, что этоть отдёль носить особое названіе, извёстное даже изь санhитъ Бълой Яджурведы (23, 35) и Атhарваведы (11, 7, 6), равно вавъ изъ многихъ бранманъ и сутръ 53). Mahanamni состоить изъ девя т стиховъ и уже самымъ метромъ отличается отъ предшествующихъ декадъ. Всъ девять стиховъ этого отдъла посвящены Индръ и представляють такимъ образомъ извъстное единство въ содержаніи. Въ ритуаль эти стихи (въ ихъ музывальной формь) предназначались для какого-то обряда (см. вартику, vartika, къ Панини V, 1, 94) 54), который вслудствіе этого назывался mahânâmm 55) (именит. mahânâmnîs) или mahânâmnîvrata. Стихи Маhâmnyas носять также названіе cakvarvas (т. е. rcas), "могучіе"

<sup>53)</sup> По мивнію Петербургскаго словаря, нужно подразумівать при mahanamnî существит. 7c, но мив кажется странными унотребленіе единствен. числа. Срав. Uttarâ и Aranî.

<sup>54)</sup> См. Словарь Бётлингка и Рога подъ словомъ mahânâman. Къ числу ссылокъ на браћманы должно прибавить также указаніе на Sâmavidhâna-Brâhmana.

<sup>55)</sup> По изданію Бётлингка ІІ, стр. 205.

<sup>56)</sup> У Вебера, въ цитатъ изъ Mahâbhâshya (Ind. Stud. XIII, 449), стоитъ mâhânâmnî, и это, повидимому, правильнъе.

(такъ вакъ они даютъ мощь Индрѣ; срав. Nir. 1, 8), и съ этимъ именемъ мы встрѣчаемся уже въ Ригведѣ (7, 33, 4; 10, 71, 11). То обстоятельство, что Mahānāmnt соединяется съ Âг. указываетъ, конечно, на литургическую связь этихъ стиховъ, но тѣмъ не менѣе мы делжны считатъ Mahānāmnt не составною частью Âг., а лишь дополненіемъ, подобно тому какъ и Бhаратасваминъ, предшественникъ Саяны, комментируетъ стихи Mahānāmnyas отдѣльно отъ стиховъ Аг.

Въ пяти декадахъ, составляющихъ Агапуака, заключается по нашей редакціи 55 стиховъ (по другой 56): въ первой декадъ 9 (по другой 10), во второй 7, въ третьей 13, въ четвертой 12 и въ пятой 14. Очень многіе изъ этихъ стиховъ извёстны изъ Ригведы (нъкоторые изъ Атнарваведы), но въ Ar. они представляютъ обыкновенно варіанты, которые, какъ и вообще въ Самаведъ, имъютъ неръдко чтеніе болье древнее, сравнительно съ чтеніемъ Ригведы. Вопросъ о томъ, когда составленъ быль отдель Ат., въ одно ли время съ Ch. и Utt., или вътъ, не можетъ быть ръшенъ пока, какъ мив кажется. Правда, ивкоторое указание на болъ̀е позднее происхожденіе  $\hat{A}$ г. можно было бы видъть въ томъ, сюда входять стихи изъ гимна Ригведы 10, 90, завъдомо поздняго, между тъмъ какъ Ch. и Utt. не имъютъ подобнаго рода стиховъ 57). Къ такому же выводу можно придти, если судить объ  $oldsymbol{A}$ ranyakarcika по аналогіи съ тъми араньявами, которыя составляють дополнение нь brahmana и своимь содержаниемь указывають на болве новое происхождение, сравнительно съ бранман Уп въ собственномъ смыслъ. Очевидно, однако, что это заключение было бы произвольно, и самое большее, что мы можемъ допустить, это то, что окончательная редакція, въ которой дошель до нась Агалуака, действительно уступаеть по времени двумъ другимъ отдёламъ. Я замътилъ уже выше, что Ar. по отсутствио гимновъ и по дъленію на декады сходится съ Ch., въ отличіе отъ Utt. Признаки, общіе отділамъ Ch. и Ar., очень важны (сравн. также далье Grâmageya-Gâna и Áranya-Gâna), и не трудно предположить поэтому, что первоначально объ эти части составляли одно цълое, и что лишь впоследствін, съ развитіемъ бранманскаго канона, произошло выдъленіе  $\hat{A}$ г. изъ Ch.. Но вопрось о времени выдъленія  $\hat{A}$ г. не тождествененъ, конечно, съ вопросомъ о томъ, къ какому времени относится редакція тіхь стиховь, которые составляють этоть от-

<sup>57)</sup> Cpas. Becepa Akademische Vorlesung. über indische Literaturgeschichte, crp. 63.

дълъ. Какъ бы то ни было, на основании самыхъ памятниковъ едва ли можно будетъ придти къ удовлетворительному ръшению этихъ вопросовъ. Всъ стихи, составляющие Агалуакатсіка, входятъ также, въ музыкальной формъ, въ сборникъ пъснопъній Агалуа-Gana, а цитаты изъ этого послъдняго мы встръчаемъ уже въ бранманахъ (по крайней мъръ, въ Samavidhana-Brahmana, не отличающейся большой древностью), точно такъ же какъ и оглавление къ нему (вмъстъ съ оглавлениемъ къ Gramageya-Gana) составлено было очень давно, вслъдствие чего оно само носитъ название бранманы (именно Arsheya-Brahmana или rshi-Brahmana).

Я говориль выше о томъ, что отдёль Ar. не быль напечатань въ изданіяхъ Стевенсона и Бенфея. Причины, по которымъ онъ не вошель сюда, совершенно случайныя и объясняются, конечно, тъмъ, что  $\hat{A}$ г., уступая по своему значенію въ литургикъ двумъ другимъ отдъламъ (т. е. Ch. и Utt.), ръже встръчается въ рукописяхъ, чамъ эти посладніе. Бенфей зналь, однако, о существованіи стиховъ, составляющихъ Агалуака (хотя это названіе ему и не было извъстно), но, на основании имъвшихся у него данныхъ, онъ считаль эти стихи принадлежностью школы Nåigeyås, а не той, которую мы знаемъ по изданному имъ тексту Самаведы. Заключенія Бенфея основывались на томъ, что единственное указаніе на наши стихи онъ встретиль върукописи, заключающей въ себе оглавленіе къ Arcika по редакціи школы Nâigevâs (Nâigevânâm ārsha 58) и dāivata); здъсь приводятся начальныя слова стиховъ и сообщаются имена тъхъ боговъ, которымъ стихи посвящены (по традиціи), равно какъ и имена "риши", ихъ авторовъ. Въ этой-то рукописи помъщено оглавление и къ стихамъ Ar., которые, какъ замѣчено выше, не составляютъ здѣсь особаго отдѣла, но отнесены въ качествъ седьмой прапатнаки къ отдълу Сн. Извлечение изъ этой рукописи, касающееся нашихъ стиховъ, Бенфей напечаталь въ своемъ изданіи Самаведы, въ Nachträge und Verbesserungen, стр. 268 и след., и по начальному слову каждаго стиха онъ старался возстановить его вцолнъ, если находилъ соотвътствующее мъсто въ Ригведъ, при чемъ, конечно, должно было оставаться не переданнымъ то, что имъетъ для насъ особенную цвну, т. е. варіанты, представляемые этими стихами, сравнительно съ Ригведою. Само собою разумъется, что нъкоторые стихи не могли быть вовсе возстановлены; сюда принадлежать какъ тѣ, которые не встрѣ-

<sup>58)</sup> Бенфей читаетъ ârshaka, но см. у него же стр. IX.

чаются въ Ригведъ, 59) тавъ и другіе, по началу которыхъ нельзя еще судить, какой именно стихъ Ригведы долженъ быть сравниваемъ въ данномъ случав, ибо однимъ и твмъ же словомъ начинается иногда нъсколько стиховъ. Итакъ, Бенфей. ваніи тёхъ данныхъ, которыми располагаль, долженъ быль считать иять декадъ отдела Ar. вмёстё съ стихами Mahanamnyas принадлежностью школы Naigeyas, и этоtь взглядь перешель потомь въ сочиненія другихъ европейскихъ ведистовъ 60). Въ настоящее время нёть, конечно, никакой необходимости останавливаться на опроверженіи этого взгляда, ибо безспорно, что отд $\dot{\mathbf{z}}$ ль  $\hat{\mathbf{A}}$ г. не составляетъ принадлежности одной какой нибудь школы. Если бы Бенфею извъстно было, что эти стихи называются Aranvaka (по крайней мъръ, въ нашей редакціи), въ такомъ случав онъ не замедлиль бы, конечно, сопоставить ихъ съ Aranya-Gana, а присутствіе всъхъ ихъ въ этомъ сборникъ пъснопъній не позволило бы ему видеть въ нашихъ стихахъ особенность школы Naigeyas, ибо какъ  $\hat{A}$ ranya-G $\hat{a}$ na не принадлежить исключительно одной школь, такъ и та часть текста Arcika, которая, между прочимъ, даеть основу этому сборнику, не можеть быть достояніемь одной школы Naigeyas. И дъйствительно, рукописи, заключающія въ себь Aranyakarcika, нигдъ не называють этой школы, и если содержать въ себътакже отдёлы Ch. или Utt., то приводять ихъ въ той самой редавціи, вавая известна намъ изъ изданія Бенфея. Наконецъ, комментаріи Бнаратасвамина и Саяны окончательно убъждають насъ въ томъ, кавъ должно смотреть на стихи, составляющіе отдель Aranyaka.

Коснувшись вопроса о школахъ Самаведы, я считаю не лишнимъ остановиться на немъ. Наши свъдънія о школахъ Ведъ вообще очень ничтожны, такъ какъ, за исключеніемъ Яджурведы, каждая изъ остальныхъ трехъ Ведъ извъстна намъ въ текстъ лишь по одной редакціи. Изъ индійскихъ сочиненій мы знаемъ, что число школъ было очень значительно; каждая школа (çdkhd, собствен. "вътвъ"), состоя изъ подраздъленій, имъла свой textus receptus, который назывался по ея имени, но съ теченіемъ времени большая часть школъ погибла, а отъ иныхъ до насъ дошли только одни имена. Что касается извъстныхъ намъ çdkhd Яджурведы, то онъ представляютъ отличія какъ въ чтеніи, такъ и въ расположеніи

<sup>59)</sup> Текстъ Атпарваведы быль въ то время мало извъстенъ.

 $<sup>\</sup>hat{A}$ г. приводятся подъ обозначеніемъ: SV. Naig.

матеріала, но отсюда мы не должны заключать еще, чтобы разница между отдъльными школами была всегда существенна, ибо противъ этого говорить огромное количество ихъ, принисываемое нъкоторымъ Ведамъ. Такъ, грамматическое произведение Mahabhashya 61) насчитываетъ 101 школу для Яджурведы, 1000 "путей" (vartman) для Самаведы, 21 подраздёленіе для Ригведы и 9 для Атһарваведы 62). Въ другомъ, довольно новомъ сочинении, посвященномъ спеціально школамъ Ведъ и называющемся Caranavyûha 68), Яджурведа получаеть 86 школь, Ригведа 5, а для Самаведы и Атнарваведы приводятся тѣ же числа, что и въ Маћавћавћуа, при чемъ, однако, замѣчается, что изъ 1000 подраздѣленій Самаведы почти всѣ погибли, и сохранились лишь остатки, которые далѣе перечисляются. Максъ Мюллеръ 64) предполагаетъ, что нѣкоторыя изъ ведійскихъ школь, наиболье древнія, двиствительно разнились въ текстъ саннить, но что другія представляли отличія лишь въ текстъ бранманъ или даже въ текстъ сутръ и имъли санниту совершенно такую же. Наконецъ, можно думать, что разница между нѣкоторыми школами опредълялась лишь традиціонным толкованіемъ мантръ, различіемъ въ именахъ авторовъ, которымъ эти мантры принисывались, или въ именахъ тъхъ боговъ, которымъ онъ считались посвященными, и т. д. Что касается школъ Самаведы, то цифра 1000 слишкомъ громадна даже по сравнению съ другими цифрами, приведенными выше. Мы не обязаны, конечно, понимать здёсь тысячу въ буквальномъ значеніи, точно такъ же какъ и въ словахъ Шаварасвамина (Cavarasvámin), цитуемыхъ Саяною (стр. 11): "samavede sahasram gityupayah" (т. е. "въ Самаведъ существуетъ тысяча средствъ для пенія"), слово "тысяча" употреблено, безъ сомнънія, для выраженія неопредъленно большаго количества; позднее тысяча vartman Самаведы могли быть приняты въ буквальномъ смыслѣ, какъ это и сдѣлано было въ Сагапачуûha и, можетъ быть, даже въ Mah $\hat{a}$ bh $\hat{a}$ shya. Во всявомъ случа $\hat{b}$ , однаво, число школъ Самаведы должно было значительно превышать количество ихъ въ каждой изъ остальныхъ Ведъ, и это объясняется темъ,

<sup>61)</sup> Это произведеніе (авторъ котораго Patan'g'ali), составленное во второмъ или въ первомъ въкъ до Р. Х. (или же въ первомъ въкъ по Р. Х.?), было издано въ Бенаресъ въ 1872 г. Я знакомъ съ нимъ по подробному анализу, сдъланному Веберомъ въ Indische Studien, XIII, стр. 293—496.

<sup>62)</sup> Ind. Stud. XIII, 430.

<sup>63)</sup> Cm. Ind. Stud. III, 247—283.

<sup>64)</sup> History of ancient Sanskrit Literature.

что ко всемъ другимъ различіямъ, какія могли существовать между школами, въ Самаведъ присоединяются еще новыя, вносимыя разнообразіемъ способовъ пінія. Мы увидимъ ниже, что въ сборникахъ песнопеній, Ганахъ, одинъ и тотъ же стихъ можетъ являться въ формѣ многихъ s $\hat{a}$ man, отличающихся другъ отъ друга не словами, но музыкальнымъ видомъ; понятно, что между отдельными школами эта разница могла еще болье увеличиваться, и опредълить для нея границы, дъйствительно, трудно. Авторъ произведенія Сагалачуова, хотя и говорить о тысячь школахь въ Самаведь, можеть назвать изъ нихъ только нъкоторые остатки, сохранявшеся въ его время, и перечисляеть далье семь подраздыленій школы Ranayaniyas и семь подразделеній шволы Kauthumas, а въ числе этихъ последнихъ онъ называеть и техъ Naigeyas, отъ которыхъ дошло до насъ упомянутое выше оглавленіе къ Агсіка. Большая часть именъ, переданныхъ здёсь, встръчается также и въ Mah $\hat{a}$ bh $\hat{a}$ shya  $^{65}$ ), но всё эти имена, взятыя сами по себъ, мало интересны, такъ какъ объ отношении другъ въ другу отдъльныхъ школъ мы все таки не узнаемъ ничего. Что касается современнаго положенія школъ Самаведы, то воть что сообщаеть Burnell 66), который могь изучить этотъ вопросъ на самомъ мъстъ: "Only three çâkhâs (т. е. Самаведы) are now known in India, viz. the Ranavaniya, Kauthuma and ģâiminiya (cfr. Bâbu Ráģendralâla, Chândogya—Upan., p. 4). The two first are common; they only differ a little in the way of chanting; in every other respect they are letter for letter the same. The gaiminiya—text appears to agree with the others, except in a few details; the notation is totally different, and, I am informed, is very little like the others as far as the tune goes. I have heard the chants of the first two schools, but not the last".

Это свидътельство любопытно, во первыхъ, тъмъ, что подтверждаетъ сказанное выше касательно того огромнаго значенія, какое долженъ быль имъть способъ пънія для школь Самаведы. Во вторыхъ, Burnell удостовъряетъ насъ, что школы Ranayantyas и Kauthumas, за небольшимъ различіемъ въ способъ пънія, во всъхъ другихъ отношеніяхъ тождественны. О Naigeyas Burnell не упоминаетъ, и надо думать, что эта школа или дъйствительно исчезла, или осталась ему не извъстною 67). Я говорилъ выше, что Сага-

<sup>65)</sup> Cm. Ind. Stud. XIII, 447-448.

<sup>66)</sup> Catalogue of a Collection of Sanskrit Manuskripts, Part. I, crp. 45.

<sup>67)</sup> Burnell не упоминаетъ также о Talavakârâs, хотя срав. Кольбрука Miscellaneous

navyûha называеть Naigevas подраздѣленіемъ школы Kauthumas, но Burnell не могъ включить ихъ сюда, ибо иначе онъ не назвалъ бы тексть Kauthumas тождественнымь "letter for letter" съ текстомъ школы Rânâyanîyâs 68). Съ редакціей школы Nâigeyâs мы знакомы лишь по тому оглавленію, о которомъ я говориль выше, и на основаніи котораго мы не можемъ, следовательно, судить, на сколько отличался ен тексть оть изв'естнаго намь, т. е. оть текста Rânâyanîvâs (?). Есть, однако, одно мъсто, разница въ которомъ между  $R\hat{a}$ n. и  $N\hat{a}$ ig. на столько существенна, что явствуетъ даже изъ оглавленія; я разумівю то обстоятельсто, что отділь  $\hat{A}$ ranyaka въ изв $\hat{b}$ стной намъ редакціи им $\hat{b}$ еть въ первой девад $\hat{b}$ 9 стиховъ, между тъмъ какъ N $\hat{a}$ ig.  $\hat{A}$ rsha указываетъ на 10 и даже, можетъ быть, на 11 стиховъ. Школа Naig. сохраняетъ въ данномъ случать то, что утрачено другою школою, ибо этотъ недостающій стихъ является въ  $\hat{A}$ ranva- $\hat{G}\hat{a}$ na нашей редакціи. Отсутствіе его въ  $\hat{A}$ гаnуак $\hat{a}$ гсіка т $\hat{b}$ мъ бол $\hat{b}$ е странно, что, за исключеніемъ этого стиха, равно какъ и следующаго за нимъ непосредственно, всѣ остальные sâman, помѣщенные въ  $\hat{A}$ r.-Gâna, извъстны намъ въ ихъ первоначальной формъ или изъ Chandas, или изъ Aranyaka, или, наконецъ, изъ Stobha (о котор. см. ниже), между темъ какъ данные стихи не стоять ни въ одномъ изъ этихъ трехъ текстовъ нашей редакціи. Излагая содержаніе того сборника пъснопъній, который называется Aranya-Gana, я сообщаю далъе оба эти стиха, недостающіе въ  $\hat{A}$ ranyk $\hat{a}$ rcika; первый изъ нихъ начинается словами: "âkrandaya kuru ghosham mahântam", а второй: "pra yac cakram" ( $\hat{A}$ r.-G $\hat{a}$ na II, I, 23—27). Начало десятаго стиха, сообщенное Бенфеемъ изъ Naig. Arsha: "akrandayat sarvo" Rudro vagnir va 69) не согласуется, повидимому, съ нашимъ, но нътъ сомнънія, что это одинъ и тотъ же стихъ, и кажущаяся разница происходить вследствіе того, что Бенфей ошибочно включилъ въ начало стиха слово "sarvo", которое принадлежить объясненію, а не самому стиху. Все это мѣсто въ N $\hat{a}$ ig.  $\hat{A}$ rsha должно быть читаемо такъ: "akrandaya 70) carvo rudro vagnir va", т. е.

Essays I, 18 и 88. Вийсто Talavakâra, въ рукописяхъ комментарія Саяны къ Самаведів читается также Tavalkâra (стр. 12—13 по калькуттск. изданію).

<sup>68)</sup> Должно замѣтить, впрочемъ, что Caranavyûha называетъ двъ школы Kâuthumâs: одну какъ подраздѣленіе школы Rânâyanîyâs, другую—самостоятельную. Здѣсь должна быть, однако, ошибка.

<sup>69)</sup> Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, crp. 268.

<sup>70)</sup> Поправка åkrandayatsa— въ åkrandayaça— не нуждается въ поясненіяхъ, такъ

"авторъ стиха "âkrandaya" или Шарва, или Рудра, или Агни". Срав. изъ  $\hat{A}$ rsheva-Br $\hat{a}$ hmana оглавленіе къ тѣмъ пяти s $\hat{a}$ man, которые основываются на нашихъ двухъ стихахъ: ра $\acute{n}\acute{c}$ a pavimanti mahasamani: çarvasya prathamottame, rudrasya trîni. Такимъ образомъ здъсь называются тъ же имена Шарвы и Рудры которыя мы находимъ и въ Náig. Ârsha. Въ Náig. Dáivata соотвътствующее мъсто должно читаться такъ: akrandayaindryau, т. e., akrandaya" âindryâu, между тъмъ какъ Бенфей прочелъ: "akranday" âindryâu (прибавивъ впрочемъ: "schwerlich richtig") 71), и смыслъ этого мъста слъдующій: "akrandaya" и т. д. два стиха посвященные Индръ". Теперь вопросъ въ томъ, какъ должно понимать здъсь двойствен. число. Первый стихъ второй декады также посвященъ Индръ, и такъ какъ N $\hat{a}$ ig. D $\hat{a}$ ivata не объясняетъ его отдъльно, то подъ âindryau можно было бы разумьть стихи I, 10 и II, 1. Но слово âindryâu останавливаетъ насъ уже потому, что въ началъ седьмой прапатнави Nâig Dâivata замъчаетъ слъдующее: rahasyasvrkshu devatâ anuktâs tâ âindryah, т. е. "тъ стихи гаhasya, въ которыхъ божества не указаны, посвящены Индръ". Дъйствительно, стихи, посвященные Индръ, остаются здъсь не обозначенными, и наше мъсто составляетъ исключение. Это исключение объясняется, можеть быть, тёмъ, что два данныхъ стиха не причислялись къ rahasyas, и очевидно, что вторымъ изъ этихъ стиховъ мы не обязаны считать II, 1. Можеть быть, этоть второй стихъ есть "pra yac cakram", который въ Ar. Gâna следуетъ непосредственно за "akrandaya" и отсутствуеть въ текстъ Arcika нашей редакціи; въ такомъ случав школа Nåigeyas имвла бы въ первой декадъ 11 стиховъ, и, сообразно съ этимъ, мы должны были бы предположить, что въ Nâig. Ársha пропущено слово "dve" (т. е. "два стиха") послъ "âkrandaya". Итакъ, редакція школы Nåig, представляетъ въ первой декад $\hat{\mathbf{A}}$ r. существенное отличіе отъ редакцін Ran., которая имбеть здёсь девять стиховь; это число я нахожу не только въ тъхъ трехъ рукописяхъ, которыми пользовался при изданіи текста, но и въ рук. № 126 (по печатному каталогу) коллекціи Burnell'a 72).

какъ начертанія і ва и са иногда очень похожи въ рукописяхъ.

<sup>71)</sup> Въ связи съ предшествующимъ это мѣсто читается въ рукописи, конечно, такъ «aham» âtmadevatyâkrandayâindryâu, откуда видно, что мое дѣленіе вѣрно.

<sup>72)</sup> Это же число является, конечно, и въ рук. № 123 и 124 той же коллекцін, ибо иначе Burnell указаль бы на особенность этихъ рукописей.

Другая особенность редакціи Nâig., касающаяся текста Âгалуака, состоить въ томъ, что начало 8-го стиха третьей декады читается здѣсь (по крайней мѣрѣ, въ оглавленіи): рṛkshasya, между тѣмъ какъ Rân. и въ Ârcika и въ Gânа представляеть чтеніе: prakshasya. Въ этомъ случаѣ наша редакція имѣетъ преимущество передъ Nâig. и сохраняетъ чтеніе болѣе древнее; что же касается измѣненія ргакshasya въ рṛkshasya, то оно произошло, вѣроятно, подъ вліяніемъ Ригведы, которая въ соотвѣтствующемъ стихѣ имѣетъ, дѣйствительно, въ этомъ словѣ r вмѣсто га 73). Наконецъ, третью особенность редакціи Nâig. мы должны видѣть въ томъ, что она не употребляетъ названія Агалуака (или Агалі) и считаетъ эти стихи седьмою прапатнакою въ Chandas.

Вопросъ о томъ, имъемъ ли мы теперь полный тексть Arcika, или нътъ, можетъ быть разръшенъ только при болъе удовлетворительномъ знакомствъ съ школами Самаведы; относительно напр.  $\acute{g}$ âimin $\acute{a}$ yâs Burnell говорить, кавъ мы вид $\acute{b}$ ли, что текстъ ея разнится отъ текста двухъ другихъ школъ "in a few details", но мы не знаемъ, что должно разумъть подъ этими частностямя. Съ другой стороны, прим'връ первой декады въ  $\hat{A}$ г., утратившей два стика, остающіеся до сихъ поръ въ Aranya-Gâna, позволяеть предполагать, что и въ другихъ Ганахъ сохранились, быть можетъ, стихи, не извъстные изъ текста Агсіка. Во всякомъ случав, мы не можемъ ожидать цёлаго отдёла, такъ какъ иначе комментаторы Саманеды упомянули бы объ немъ. Бенфей 74) сообщаетъ, что одна рукопись въ коллекціи Mackenzie (Wilson, Catal. I, p. 9, № XL) дълить Chandas на 11 частей и за восемью первыми 75) приводить три следующихъ: Arana, Sukriya и Mahanamni. Само собою разумъется, что Arana есть Aranyaka (а не Aranya-Gâna, какъ думалъ Бенфей), присоединенный здёсь въ Сh., но любопытно то, что между этимъ отдёломъ и стихами Mahanamnyas вилюченъ отдёлъ Sukriva (т. е. Sukriva?). Есть ли это неизвъстный намъ комплевсъ стиховъ? Или, можетъ быть, отдёль Aranyaka раздёляется въ этой дукописи на двъ части, изъ которыхъ вторая носитъ названіе

<sup>73)</sup> Девятый стихъ первой декады начинается словами: aham asmi, но у Бенфея въ Nâig Ársha стоитъ ошибочно: aham âtmâ, между твиъ какъ âtmâ должно иринадлежать не стиху, а объясненію (âtmâ viçokaħ); срав. въ Nâig. Dâivata: «aham» âtmadevatyâ. Начало третьяго стиха первой декады читается въ рукоп. ошибочно: yasodam, вивсто: yasyedam.

<sup>74)</sup> Die Hymn. d. SV., crp. XVIII.

<sup>75)</sup> Я говориль выше о деленіи Chandas на восемь частей.

Sukriya? Въ послъднемъ случат было бы понятно, почему стихи Манапатрав, соединяющеся всегда съ Âг., слъдуютъ здъсь послъ Sukriya. Подъ названіями valakhilyaka, suparnya (suparna) и ганазуа, упоминаемыми въ Сагапаvyūна 76), разумъются, въроятно, стихи извъстные намъ, котя и трудно сказать, какіе именно. Въ Naig. Daivata названіе ганазуа употребляется о стихахъ въ Âгапуака и въ Uttara.

Мы знаемъ уже, что подъ Самаведою въ собственномъ смыслъ должно разумъть тотъ тексть ея, въ которомъ мантры имъютъ музынальную форму, предназначенную для пѣнія, и являются дѣйствительными saman. Этотъ текстъ состоить изъ четырехъ сборниковъ, которые носять следующія названія: Geya-Gâna (ошибочно назыв-Veya-Gâna), Áranya-Gâna (или Aranya-Gâna, а также Áranyaka-Gâna), ûha-gâna и ûhya-gâna. Сборники Geya-Gâna и ûha-gâna считаются главными: основу перваго изъ нихъ составляють стихи, являющіеся въ форм'в rc въ Chandas, а основу втораго строфы изъ Uttarâ. Для Geya-Gâna существуетъ также названіе Vedanâma-Gâna 77) или же Yoni-Gâna 78), подобно тому какъ и Сh. называется иначе Yoni-Grantha (см. выше). Названіе Geya-Gána, очевидно, есть сокращенное, и, дъйствительно, въ полномъ видъ ми находимъ его или въ Gráma-Geyagána, или же въ Sáma-Geyagána (оппибрино называем. Sama-Veyagana). Первое изъ этихъ названій противожоставдяеть нашь сборникь тому, который называется Aranya-Gána; стихи saman. заключающиеся въ Grama-Gevagana, ноются въ седеніяхъ (gr $\hat{a}$ ma), между тымь какъ  $\hat{A}$ ranya-G $\hat{a}$ na предназначаєтся для нустыни (aranya). Что касается сборника Grama-Geyagana, то мы внакомимся съ нимъ изъ Калькуттского изданія Самавелы, гдв будуть, въроятно, помъщены и остальные Ганы. Бенфей 79) сообщаетъ, что Geya-Gana состоитъ изъ 17 внигъ (prapathaka), воторыя делятся въ свою очерель на половины (ardha): ответь Chandas входить сюда цаликомъ, и при томъ стихи следують из томъ самомъ порядев, въ накомъ они стоять въ текств Агсіка, доти одинъ и тотъ же стихъ (какъ и въ другихъ Ганахъ) повторяется иногда нёсколько разъ, но въ различной музыкальной транскрипціи. Составъ сборника Агалуа-Gana изложенъ мною ниже, а здъсь

<sup>76)</sup> Си. такие навлечение жар Вечіригаўза, пом'ящение Вебером'я радом'я съ текстом'я Сагамаууйна (Ind. Stud. III).

<sup>77)</sup> См. Комментарій Саяны, стр. 18.

<sup>78)</sup> Ibid. crp. 14.

<sup>79)</sup> Die Hymn. d. SV. crp. VI.

я замѣчу только, что Ar.-Gana дѣлится на шесть prapathaka (каждая prapathaka—на половины), къ которымъ, въ видѣ дополненія, присоединяются стихи Маhanamnyas, въ музыкальной формѣ. Тѣ saman этого сборника, основа которыхъ заключается въ Arcika, взяты не только изъ Aranyaka (этотъ отдѣлъ входитъ сюда весь), но также и изъ Chandas; отсюда видно близкое отношеніе Ar.-Gana къ Geya-Gana, въ отличіе отъ остальныхъ двухъ сборниковъ. Что касается ûha-gana, то этотъ сборникъ, состоящій изъ 23 книгъ, примыкаетъ къ Uttara, но располагаетъ матеріалъ очень часто не въ томъ порядкѣ, какой извѣстенъ намъ изъ текста Arcika 80). Въ связи съ Uttara стоитъ и четвертый изъ сборниковъ, ûhya-gana, заключающій въ себѣ 6 книгъ 81); онъ долженъ быть разсматриваемъ, въроятно, какъ дополненіе предшествующаго, но, впрочемъ, взаимное отношеніе ûha-gana и ûhya-gana для меня не ясно, такъ какъ тексты этихъ сборниковъ пока еще не изданы.

Въ Catapatha-Bráhmana (принадлежащей къ Бѣлой Яджурведѣ) число saman опредъляется въ 4000 82), a Caranavyûha 83) и Vayu-Purana 84) насчитывають ихъ до 8014. Должно замътить, что эти числа, взятыя сами по себъ, не кажутся большими, въ виду того, что многіе s $\hat{a}$ man тождественны по звуковой сторон $\hat{b}$  и отличаются лишь музыкальною формою, при чемъ каждый s $\hat{a}$ man получаетъ спеціальное названіе, напр. angirasa, barhaspatya, sarpasaman и т. д. Эти названія даются часто по имени автора, которому saman приписывается, или бога, которому онъ посвященъ, или по тому слову, которое вставляется при пініи (см. ниже), и т. д., но въ нівкоторыхъ случаяхъ также происхождение этихъ названий остается для насъ загадочнымъ. Я не могу входить здёсь въ разсмотрение того, на сколько согласуются приведенныя выше цифры съ числомъ saman, оказывающимся въ настоящее время въ Ганахъ, такъ какъ это последнее число не известно мне, но на основани имъющихся данныхъ 85) я думаю, что оно гораздо ближе къ 4000, чвиъ въ 8014. Трудно рвшить, какъ должно объяснять разницу

<sup>80)</sup> Cm. Бенфея ibid. crp. VII.

<sup>81)</sup> Ibid. crp. VIII.

<sup>82)</sup> Cm. Becepa Bu Indische Studien I: Ueber die Literatur des Samaveda.

<sup>88)</sup> Indische Studien III: Caranavyûha, § 34.

<sup>84)</sup> Die Hymn. d. SV. crp. XX.

<sup>85)</sup> Cpas. Indische Studien III: Index zu den Harmonieen und Discrepanzen in Th. Benfey's Ausgabe des Sâmaveda.

нежду этими двума цифрами. Если въ теченіе того времени, которое лежить между Шатанатhабраhманой и Ваюнураной, число, saman возросло вдвое, то это можно былобы, конечно, нонимать такъ, что новыя наріанін въ способ'в п'ёнія того или другаго saman унеличили, навонель, общее число стиховь до 8014. Но противь этого говорить уже то, что въ текстахъ Ганъ, существующихъ въ настоящее время, число saman, какъ я замътилъ, должно быть ближо въ 4000, т. е. къ цифръ, приводимой въ Шатапатнабранианъ, а не въ 8014. Наконецъ, для двукъ Ганъ, именно для Geya-Gåna и для Aranya-Gana, у насъ есть средство опредълить составь этикъ сборниковы вы эпоху болёв древнюю, чёмы та, кы которой отмосится составление Vayu-Purana или Caranavyuha. Я разумено оглавленіе въ Geya-Gâna и Ar.-Gâna, помъщенное въ Arsheya-Brâhmana (иначе: rshi-Brahmana) Все произведение состоить лишь изъ этого оглавленія, отвуда видно, что въ собственномъ смысле это не есть бранмана; однако то, что это оглавленіе причисляется къ бранманамъ 86), указываетъ на древность его составленія. Такимъ образомъ, допуская, что Arsheya-Brahmana уступаетъ по времени происхожденія Шатапатнабранманъ, мы все таки должны отнести ее въ древнъйшему періоду индійской литературы, между тъмъ какъ Vâvu-Purâna и Caranavyûha отдъляются отъ насъ лишь нъсколькими въвами. Изъ оглавленія, помъщеннаго въ Arsh.-Brahm., мы видимъ, что число saman, извъстное намъ изъ текстовъ Geya-Gana и Aranya-Gana, почти то же, какое было и въ періодъ составленія этой бранманы. Я говорю "почти", такъ какъ изъ сравненія  $m{A}$ г.-Gâna съ этимъ оглавленіемъ (см. ниже) оказывается, что Arsheva-Вгантана знала въ нашемъ сборнике несколько такихъ saman, которыхъ мы теперь не находимъ въ немъ <sup>87</sup>); напр. въ оглавлении мы читаемъ: vrshake dve, т. е. два стиха "vrshaka", между тъмъ вавъ въ соответствующемъ месте текста (III, 1, 20) стоитъ лишь одинъ стигъ, называющійся vyshaka 88). Такимъ образомъ сравценіе Arsheva-Brahmana съ текстами Ганъ доказываеть не увеличеніе числа saman, но н'якоторое уменьшеніе. Чтобы объяснить себ'я

<sup>86)</sup> Между тъпъ какъ, напр., оглавление къ Ригведъ не называется бранканою.

<sup>87)</sup> Я говорю лишь объ отношеніи текста Ar.-Gana къ Arsheya-Brahmana, такъ какъ не проследиль въ подробностяхъ отношенія, существующаго между этимъ оглавленіемъ и текстомъ Geya-Gana; но и здесь разница, если только она есть, можетъ касаться лишь несколькихъ стиховъ.

<sup>88)</sup> Оба стиха «vyshaka» были тождественны, конечно, по звуковой форм'я и отличались лишь со стороны музыкальной.

происхожденіе пифры 8014, не слѣдуеть ли предположить, что въ это число входили варіанты *одною и тою же* sâman, существовавшіе въ размичных школахь Самаведы?

Посмотримъ теперь, при помощи какихъ средствъ стихъ-гс получаеть форму стиха-saman. Саяна, коснувшись этого вопроса, yrazibaeth ndezie bcefo ha cemb myshkajbhlikh tohobb, svara, воторые называются въ следующемъ порядке: "krushta" (собетв. "вскрикнутый"), "первый", "второй" и т. д. до шестаго включительно 89). Эти тоны допускають въ свою очередь множество промежуточных подраздъленій <sup>90</sup>) и, само собою разуміется, вносать въ saman то, что составляетъ его существенный заравтеръ, т. е. музыкальность. Поэтому въ Chândogya-Upanishad (1, 8) на вопросъ: "откуда происходить saman?" следуеть ответь: "изъ музыкальнаго тона" (kā sāmno gatir iti, svara iti hovāca) 91). Обращаясь затъмъ въ измънению звуковой стороны, сопровождающему переходъ гс въ saman, Саяна начинаетъ питатою изъ Шаварасрамина (Cavarasvāmin): sāmavede sahasram gityupāyāh, т. е. "въ Самаведъ существуеть тысяча средствь для пенія". Изъ числа этихъ средствь Шаварасваминъ называеть следующія: перемёну звуковъ, aksharavikâra, разъятіе, viclesha, растяженіе, vikarshasa, повтореніе, abhyåsa, наузу, viråma, и "стобну", stobha (о котор. см. далье) 92). Сюда же Санна присоединяеть отпаденіе звука (или буквы), varnalopa, какъ напр. слово girâ обращается иногда въ irâ, откуда (съ усиленіемъ і въ åі и съ разъятіемъ åі въ å-i=åyi) åyirå (стр. 14).

Чтобы сдёлать более наглядным переходь гс въ såman, я привожу здёсь изъ Geya-Gåna три стиха—såman, соотвётствующіе одному первому стиху—гс въ Chandas; замёчу при этомъ, что ударенія, которыя разнятся въ Ганахъ отъ удареній въ Агсіка, не нереданы мною здёсь ради тинографскихъ удобствъ.

Ch. 1, 1, 1 (BE TEECTE "samhita"): agna a yahi vitaye grnano havyadataye, ni hota satsi barhishi.

so) Samaçabdavácyasya gánasya svarápam rgakshareshu krushtádibhi. saptabhi. svaráih aksharavikárádibhi.ca nishpádyate, krushtáh prathamo dvitíyas trtíyaç caturthah pancamah shashthaçcety ete saptasvaráh (crp. 10—11).

<sup>90)</sup> Ibid. crp. 11: té câvântarabhedâir bahudhâ bhinnâh.

<sup>91)</sup> Далъе: «Откуда происходить музывальный тонъ?»—Изъ дыханія.—«Откуда происходить дыханіе?«—Отъ пищи и т. д.

<sup>92)</sup> Tat—(r. e. giti-) sampādanārtho 'yam rgaksharavikāro viçlesho vikarshaṇam abhyāso virāmaḥ stobha ity evamādayaḥ sarve sāmavede samāmnāyante (crp. 12).

Geya-Gána:

I: ogná-i, dyáhí 3 voitoyá 2 i 98), toyá 2 i, grnánoha, vyadátoya 2 i, toyá 2 i, na-ihotásá 23, tsá 2 i, vá 94) 234 áuhová, hí 234 shí.

II: agna dydhîvî, tayd-i, gradnohavyaddtd, 23 yd-i, nihotdsatsivarhd 23 ishi, varhd 2 ishd 234 duhovd, varhî 3 shî 2345.

III: agna dydhi, va 5 itayd-i, grndno havyadd 1 ta 3 ye, nihota 234 sa, tsa 234 iva 3, ha 234  $^{95}$ ) isho 6 hd-i  $^{96}$ ).

Въ числъ средствъ, употребляемыхъ для пънія стиховъ, Шаварасваминъ называетъ, какъ мы видёли, "стобну", stobha. Саяна даетъ следующее определение стобне: adhikatve sati rgvilakshanavarnah stobhah (стр. 13), т. е. "стобна состоить изъ буквъ (звуковъ), не входящихъ въ тс и составляющихъ излишевъ. "Слова "adhikatve sati" (собств. "при существованів излишка") необходимы для точнаго опредъленія стобны, такъ вакъ напр. въ ogná-i (см. I saman изъ Geya-Gana), вивсто agne, звукъ о также не входить въ гс, но онъ не составляеть излишка, а замёняеть а, и эта замена служить, следовательно, однимь изъ примеровь для aksharavikára, о вотор. упомянуто выше. Въ стихахъ sáman, приведенныхъ мною изъ Geya-Gana, стобною мы должны назвать поэтому аггрегать звуковь: duhovd, a также hd-i (=hdyi), подобно тому какъ Саяна приводить ниже (стр. 40) подъ именемъ стобны другой аггрегать: duhchdyi. Назначеніе стобін онъ видить въ наполненіи мёры времени, потребнаго для приза (gtikalaparichedakatva, стр. 41), въ связи съ чамъ стоитъ также поздивищее употребление этого слова "въ свътъ", или въ свътской ръчи (въ противоположность Ведамъ), въ значени аггрегата словъ, не имъющаго опредъленнаго значенія и произносимаго въ собраніи (т. е. театрф) обманщикомъ (т. е. фокусникомъ), единственно съ цёдью занять чёмъ нибудь Epens (.loke 'pi sabhayam vipralambhakenocyamanam prakrtarthananvitam kálakshepamátrahetum çabdaráçim stobha ity ácakshate", стр. 14). Не следуеть, однаво, думать, чтобы стобна въ Самаведе состояна всогда изъ звуковъ-восклицаній; подъ этимъ именемъ

<sup>92)</sup> Въ Калькуттск. изданів опечатка: vîitoya 2 i.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Т. е. bå, такъ какъ b и v часто сифиниваются въ руконисихъ. Согласная г передъ другою согласною не ръдко пропадаетъ въ Ганахъ, какъ напр. здъсь barhish обратилосъ въ bå—(или vå-) hishi.

<sup>»</sup> Въ Калькуттск. изданіи стоить вдёсь 2334, но это, конечно, опечатка.

<sup>••)</sup> Asheya - Brahmana навываеть эти три стиха saman такъ: gotamasya parkav abhitah, kacyapasya barhishyam, т. е. «съ объихъ сторонъ не стиху «рагка» Готавы, въ среднив стихъ «barhishya» Кашьяны.»

мы встръчаемъ также слова и цълыя изреченія, вставляемыя въ тоть или другой стихъ, а иногда даже образующія сами но себъ отавльный saman. Можеть казаться страннымь то, что Санна не останавливается на стобнахъ этого рода, но во всякомъ случав опредвленіе, даваемое имъ: adhikatve saty rgvilakshanavarnah stobhah простирается, по моему мнвнію, на всв виды стобны. Ученый издатель Самаведы, Satvavrata Samacrami, замінають по поводу приведеннаго мъста, что это опредъление нодходить лишь въ стобит звуковой или буквенной (varwastebha) и не простирается на 9 стобиъ-изреченій (vakyastobha) и на 15 етобиъ-словъ (раdastobha) 97); но подъ звуками отличающимися отъ гс. т. е. не входящими въ гс, можно разумъть, мнъ кажется, всь виды стобны, тъмъ болъе что сложное слово rgvilakshanavarna не должно быть понимаемо здёсь въ смысле существительнаго, такъ какъ иначе Саяна не назваль бы стобною, въ единств. чисть, аггрегать звувовъ: auhohayi (стр. 40). Мы увидимъ, однако, далбе, что дъйствительно есть основаніе думать, что Саяна им'єль въ виду лишь нъкоторыя стобны, но для меня непонятно, что выражаеть у Satyavrata Sdmacrami терминъ varnastobha (тавъ вакъ, напр., hd есть не varnastobha, но padastobha), и во всякомъ случав я не могу съ нимъ согласиться, когда онъ на основании приведеннаго выше опредъленія видить стобну въ tsayi=tsa-i (см. выше I стихъ въ Geya-Gâna), изъ tsi 98) (въ соотвётствующемъ мёстё въ Chandas); изъ словъ Саяны на стр. 39 следуетъ, что подобные случаи должны объясняться не стобною, но усиленіемъ (vrddhi) гласной i въ дифтонгъ di, изъ котораго черевъ "разъятіе" (viçlesha) получается  $\hat{a}$ - $\hat{i}$  (ибо въ дифт.  $\hat{a}i$  "звукъ  $\hat{a}$  первая часть, звукъ  $\hat{i}$ вторая часть, âkârah pûrvo bhagah, îkârah uttarabhagah) 99) или, прибавимъ, а̂-і (что върнъе и со стороны теоретической), вакъ въ Ганахъ гласная і часто бываеть эдісь краткою.

Изъ примъчанія, дълаемаго издателемъ Самаведы, Satyavrata Sámaçramî, (стр. 13) мы узнаемъ, что стобъь—словъ считается 15,

<sup>97)</sup> Tad etallakshanam, говорить Satyavr. Samaçr., varnastobhamatrasyabhipretam, ena açastyadinavavidhavakyastobhe ha-ukaradipancadaçapadastobheshu ca navyaptih (стр. 13, прикъч.).

<sup>98) «</sup>tsi»—iti mûlakah «tså 2 yi» ityamçah stobhah (стр. 12, приквч.).

<sup>99)</sup> Саяна: ikáiaḥ sâmaprasiddhayā prakriyayā (въ изданін опечатка: praktiyayā) vṛddhaḥ sann âikāro bhavati, tasya sandhyaksharatvāt «ākāraḥ pūrvo bhāgaḥ, îkāraḥ uttarabhāgaḥ», tāv ubhāu viçleshena gîyamānāu ā-ībhāvam pratipadyete (стр. 39).

а стобы-изреченій 9. Эти посліднія носять слідующія названія: âçâsti, stuti, samkhyâna, pralaya, paridevana, prâisha, anveshana, srshti, akhvana. Въ этомъ же порядкъ Satyavr. Samacr. приводитъ ихъ далбе по ихъ начальнымъ словамъ или же цвликомъ и замбчаетъ, что эти 9 стобнъ-изреченій и 15 стобнъ-словъ встрвиаются. въ Ганахъ въ стихахъ saman. Но что касается, по крайней мъръ, Aranva-Gâna, то въ этому сборнику не можетъ быть примъняемо дъленіе стобит-изреченій, изложенное у Satyavr. Sâmaçr. Мы встрычаемъ здъсь очень много слоговъ (безъ опредъленнаго значенія), словъ и изреченій, не принадлежащихъ къ стихамъ гс, а составляючасть того произведенія, которое называется Stobha (въ ед. ч.) Съ этимъ произведениемъ я знакомъ по двумъ рукописямъ лондонской библіотеки при India Office (ММ 280 и 665) 100), гдѣ Stobha приводится въ текств "раda", и при томъ въ № 280 съ обозначениемъ ударений. Stobha состоитъ изъ двухъ книгъ- $\operatorname{prapa}t$ haka, которыя подраздёляются на половины и главы, или параграфы; первая prapathaka имъеть 14 главъ (половина послъ восьмой главы), а вторая—11 (половина послѣ пятой главы). Изъ сравненія этого произведенія съ Ar.-Gâna оказывается, что начиная съ 4-й главы первой книги и оканчивая 10-ою главою второй, Stobha входить въ нашь сборникь песнопеній, при чемь отдёльныя изреченія, а также слова, приводятся въ Ar.-Gâna въ томъ же порядкъ, въ какомъ они стоятъ въ Стобнъ. Этотъ порядокъ вовсе не согласуется съ темъ, въ которомъ называетъ Satyavr. Samaçr. девять vakvstobha, точно такъ же какъ нътъ здъсь ни этого дъленія на 9 частей, ни названій для каждой части. Что касается стобнъ слоговыхъ и стобнъ словъ, то, за исключениемъ нѣкоторыхъ, повторяющихся въ Ar-Gâna очень часто, почти въ каждомъ sâman (напр. auhova, ida и т. п.), общій порядокъ остается и здісь тоть же, что въ самомъ текстъ Stobha. Такого же рода отношеніе должно существовать между этимъ текстомъ и сборникомъ Geya-Gâna; главная разница лишь въ томъ, что Stobha входить 101) въ этотъ сборникъ въ гораздо меньшемъ объемъ, чъмъ въ Ar.-G $\hat{\mathbf{a}}$ na, тавъ какъ на долю Geya-Gâna приходятся, повидимому, только три главы первой прапатнаки въ Стобнъ. На сколько я могу су-

<sup>100)</sup> Срав. также въ Каталогъ Burnell'a № 153.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup>) Употребляя это выраженіе, я вовсе не хочу сказать, что Ганы предполагають существованіе Стобны; напротивъ, я думаю, что текстъ Stobha быль извлеченъ изъ Ганъ и освобожденъ при этомъ отъ музыкальной формы.

дить о сборникѣ Geya-Gâna по той части его, которая напечатана въ первыхъ выпускахъ Калькуттскаго изданія Самаведы, порядокъ Стобны и здѣсь сохраняется въ общемъ, опять таки за исключеніемъ нѣкоторыхъ слоговъ и словъ, повторяющихся особенно часто; впрочемъ, такихъ исключеній здѣсь, можетъ быть, больше 102), чѣмъ въ Âr.-Gâna.

Всв эти слоги, слова и изреченія, составляющіе Стобну, являются въ Ганахъ въ музыкальной формъ и переплетаются обыкновенно съ словами стиха гс, но иногда они образують и самостоятельные sâman. Отсюда мы видимъ, что опредъление Саяны: "gîtikâlaparichedakatva" (см. выше) не можетъ быть распространено на Стобну во всемъ ея объемъ и касается собственно лишь тъхъ словъ и слоговъ (подъ последними я разумено аггрегаты звуковъ безъ опредъленнаго значенія), которые повторяются особенно часто въ sâman, не образуя самостоятельныхъ стиховъ. Подъ 15 padastobha мы должны, в роятно, разумъть именно эти слова и слоги съ музыкальнымъ назначеніемъ; но въ текств Stobha они составляютъ лишь самое незначительное меньшинство и при томъ ничъмъ не отличаются отъ остальнаго его содержанія. По моему мнінію, Stobha соединяетъ въ себъ всъ тъ слоги-восклицанія, а также слова и цѣлыя изреченія, которыя употреблялись въ качествъ формулъ при жертвоприношении Сомы. Съ течениемъ времени нъкоторые изъ этихъ слоговъ и словъ стали употребляться особенно часто при прній и такими образоми получили новое назначеніе: поддерживать мелодію; но это второстепенное назначеніе вовсе не исключаетъ перваго или, по крайней мфрф, не исключало первоначально и принадлежить къ тому же лишь самой незначительной части въ Стобћъ. По этимологіи слово stobha указываеть, я думаю, на корень stubh "славить", "хвалить" и означаеть "славословіе", а по характеру мы можемъ сравнивать Стобну съ уау́из въ Яджурведъ и съ nivid въ бранманахъ 103) и сутрахъ. Такимъ образомъ оказывается, что Самаведа точно такъ же состоитъ изъ сти-

<sup>102)</sup> Такъ, напр., въ стих sâman II, 36 (стр. 200) я нахожу слово rtûn, котораго нътъ въ соотвътствующемъ мъстъ текста Стобны.

<sup>103)</sup> Срав., напр., тѣ формулы, изъ которыхъ исключительно состоитъ первая книга въ Та́ле́дуа-Вга̂нтала. Эта бранмана, принадлежащая къ Самаведѣ, издается въ Калькуттѣ въ Bibliotheca Indica (New Series, № 170 и друг.). На одной изъ первыхъ страницъ (первая книга, изтая глава) здѣсь встрѣчается опечатка, искажающая смыслъ; вмѣсто «ріtâ no 'si bhagavan» напечатано: «ріtâ no 'si mamatan». Чтеніе bhagavan явствуетъ изъ комментарія Саяны и изъ берлинск. рук.

ховъ и формуль, какъ и Яджурведа; правда, оба эти элемента соединяются въ Самаведъ иначе, чъмъ въ Яджурведъ, и въ первой изъ нихъ жертвенныя формулы не имъютъ того значенія, какъ въ последней, но общій составъ двухъ этихъ Ведъ остается все таки однороднымъ. Дальнъйшее различіе между формулами Самаведы и Яджурведы состоить въ томъ, что первыя лишены неръдко всякаго опредвленнаго смысла и состоять на половину изъ слоговъ (т. е. восилицаній) или же отдёльныхъ, не связанныхъ между собою словъ, и даже самыя изреченія здёсь часто неудобопонимаемы, или вследствіе своей отрывочности, или вследствіе порчи звуковой формы. Но въ формулъ имъетъ важность не буквальное значеніе ея, а то символическое, которое дается традиціоннымъ употребленіемъ извъстныхъ словъ (или восклицаній) въ связи съ тъмъ или дъйствіемъ; въ этомъ отошеніи stobha представляетъ другимъ слъдовательно, формулу болъе развитою, сравнительно съ yagus. Понятно вмъстъ съ тъмъ, какимъ образомъ слово stobha получило впоследствии въ "светской" речи то значение, о которомъ упоминаетъ Саяна (см. выше).

Сказанное мною о Стобнѣ распространяется также и на вставки въ стихахъ Мана̂па̂mnyas, т. е. на рига̂sha или рига̂shaрada (см. ниже, въ Комментаріи). Эти вставки также принадлежатъ къ жертвеннымъ формуламъ и однородны по характеру съ Стобною; замѣчательно то, что онѣ внесены въ текстъ А́rcika, рядомъ съ самыми стихами, между тѣмъ какъ мы ожидали бы встрѣтить ихъ въ текстѣ Stobha.

Тождественнымъ по значенію съ stobha, какъ жертвеннымъ изреченіемъ въ Самаведь, является uktha. Уже въ Ригведь можемъ мы понимать это слово въ смысль изреченія, въ отличіе отъ стиха и пъсни; срав. RV. 3, 5, 2 (stoma, gir, uktha); 6, 5, 5 (uktha, arka); 6, 34, 1 (uktharka); 6, 24, 7 (stoma, uktha); 3, 15, 4 (gir, uktha); 6, 38, 4 (id); 7, 26, 2 (uktha, natha) и т. д. Прилагательное ukthin, "сопровождаемый изреченіями", въ соединеніи съ soma (RV. 8, 65, 8; срав. 3, 52, 1, гдъ существит. подразумъвается), указываеть на употребленіе изреченій при жертвоприношеніи Сомы, а въ ukthacushma giras (6, 36, 3) 104) можно видъть такого же

<sup>104)</sup> Петерб. Словарь переводить ukthaçushma: «mit rauschenden oder brausenden Sprüchen versehen»; Словарь Грассмана: «durch Sprüchen Kraft verleihend». По моему мивнію: «сильный изреченіями», при чемь въ примвненім къ пвсни остается не выраженнымь: имъющая ли силу отъ изреченій, или дарующая силу изреченіями (которыя соединены съ пвснью).

рода сочетаніе стиховь и жертвенныхь формуль, какое является въ Ганахъ. Въ литературъ бранманъ и сутръ слово uktha vnoтребляется о жертвенныхъ формулахъ въ Самаведъ (срав. напр. Çatap. Brâhm. 12, 8, 3, 27 105): kvâitasya sâmna uktham, kâ pratishtha) и составляеть особый видь изреченій, отличающійся оть ya/us въ Яджурведъ и отъ brahman въ Атнарваведъ (Chândogya-Upan. 1, 7, 5: saivark tatsama taduktham tadyagus tadbrahma) 106). Въ Mahabhashya uktha толкуется черезъ saman ("kani punar ukthâni? sâmâni"; см. Ind. Stud XIII, 447), и это надо понимать тавъ, что ukthani принадлежать въ числу samani, именно saman, состоящій изъ жертвенной формулы, есть uktha. Изъ Бенфеевскаго Указателя въ стихамъ sâman (Ind. Stud. III: Index zu den Harmo nieen und Discrepanzen) можно видъть, что название uktha не дается, какъ спеціальное, sâman; другими словами, это-названіе родовое, и потому его нельзя сопоставлять съ rathamtara, vairupa и т. д., какъ это дълаетъ Бенфей въ Введеніи къ своему изданію Самаведы, стр. XIV. Отъ uktha происходитъ âukthika, "тотъ, кто изучаетъ или знаетъ уктны", и объ образованіи этого слова учить уже Панини (IV, 2, 60), которому извъстно также и слово aukthikya (IV, 3, 129). Подъ этимъ последнимъ названіемъ, упоминаемымъ и въ Mahabhashya, разумъется трактатъ объ уктнахъ, принадлежащій къ Sâmalakshana ("Характеристика sâman"), какъ это сообщаетъ Кайята (Kaiyata, комментаторъ къ Mahabhashya), по словамъ котораго Sâmalakshana есть prâtiçâkhya çâstra, или pârshada 107) (о Пратишавныяхъ, или Паршадахъ, другихъ Ведъ см. ниже). Веберъ замъчаетъ по поводу этого названія: "ein dgl. war bisher nicht bekannt", и дъйствительно, о Пратишавнь Самаведы мы до сихъ поръ ничего не слыхали, но Веберъ, какъ кажется, не знаетъ, что съ частью этого произведенія (хотя названіе  $\operatorname{pr} \hat{a}$ tic $\hat{a}$ khya не было извъстно) онъ самъ давно уже знакомъ, именно съ S $\hat{a}$ matantra  $^{108}$ ).

<sup>105)</sup> Эта цитата, равно какъ и слёдующая, взята мною изъ Петерб. Словаря; см. подъ словомъ uktha, гдф, однако, uktha опредёляется иначе, чёмъ у меня.

<sup>106)</sup> Въ Ind. Stud. I, 29 Веберъ говоритъ по поводу uktha, что въ Çatap.-Brâhm. 10, 5, 4, 20 это слово употреблено въ звачения с (рядомъ съ уау́из и за́тап). Я не имъю подъ руками текста Шатапатнабранманы, но сомиъваюсь въ томъ, чтобы это толкование было върно; uktha имъетъ, въроятно, и здъсь значение жертвенной формулы въ Самаведъ.

<sup>107)</sup> Cm. Ind. Stud. XIII, 447.

<sup>108)</sup> См. Akadem. Vorlesungen über indische Literaturgeschichte, стр. 80. Срав. также Макса Мюллера History of ancient Sanskrit Literature.

На основаніи свид'ьтельства, заключающагося въ Caranavyûha, § 33, можно видъть, что Sâmalakshana состоить изъ трехъ произведеній: rktantra, Samatantra и Aukthikya; это деленіе находится въ связи съ тройнымъ составомъ Самаведы (пъснопъніе s $\hat{a}$ man, стихъ rс, жертвенное изречение uktha=stobha) и важно для насъ въ томъ отношеніи, что подтверждаетъ сказанное мною выше о жертвенныхъ формулахъ какъ необходимомъ элементъ этой Веды. Параграфъ изъ Caranavyûha, относящійся сюда, долженъ читаться такъ: tatra kimcit punar aukthikyam 109) rktantram somatantram ca tatsamond- $\mathrm{dh}\hat{a}$ tulakshanam  $^{110}$ ) iti vidh $^{110}$ yante. Ha основаніи этого м $^{110}$ ста нельзя бы было еще заключать о грамматическомъ содержаніи Samalakshana, но срав. сказанное Веберомъ о Samatantra, равно какъ и то обстоятельство, что комментаторъ называетъ Sâmatantra: vyakarana ("грамматика"); это же название соединяется и съ rktantra, какъ можно видеть изъ Каталога санскритск. рукоп. оксфордской библіотеки, гдв rktantra vyakarana приводится въ числв pariçishta Самаведы 111). Въ той же библютекъ существуетъ, повидимому, и третья часть Sâmalakshana, т. е. Aukthikya, но только подъ названіемъ Ukthaçástra 112) (въ числѣ pariçishṭa), "Ученіе объ уктhахъ". Въ значеніи aukthikya употребляется также ukthartha 118) и даже просто uktha; срав. въ Mahâbhâshya: ukthârtham uktham и у Кайяты: ukthaçabdena 114) gáunyá vrttyá sámalakshanam áukthikyam ucyate, т. е. словомъ uktha въ переносномъ употреблении обозначается

<sup>109)</sup> Веберъ пишетъ auchidyam, но замъчаетъ при этомъ: «aus den Lesarten von C. D. conjicire ich aukthikyam.

 $<sup>^{110}</sup>$ ) Веберъ совершенно не понядъ этого мѣста и читаетъ: tatsa $ni\acute{g}\acute{n}$ â dhâtulak-shanam. Здѣсь lakshana употреблено въ смыслѣ Sâmalakshana («lakshana, состоящая изъ (трехъ) частей подъ этими названіями»).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup>) Cm. Catalogi Codicum Mscp. Bibliothecae Bodleianae Pars Octava codices sanscriticos complectens (Confecit Th. Aufrecht), crp. 378.

<sup>112)</sup> Ibid. стр. 383 b, № 466. Въ томъ же Каталогъ называется и Sâmatantra (стр. 386).

<sup>113)</sup> Кайята (Ind. Stud. XIII, 447): ukthârtham iti sâmalakshanam prâtiçâkhyanı çâstram, откуда не следуеть, однако, заключать, что названія ukthârtha и sâmalakshana покрывають одно другое; ukthârtha только принадлежить къ sâmalakshana.

 $<sup>^{114}</sup>$ ) Веберъ напрасно прибавляетъ: «d. i. durch den Plural ukthâni»; Кайята вовсе не имъетъ въ виду формы ukthâni, употребленной въ Mahâbhâshya, или иначе пришлось бы предположить, что онъ не понимаетъ того мъста, которое комментируетъ, такъ какъ Patangali говоритъ въ дапномъ случав объ ukthâni въ смыслъ sâmâni и противопоставляетъ имъ далъе aukthikya, трактатъ объ уктахъ.

sâmalakshaṇa âukthikya (т. е. часть sâmalakshaṇa, именно âukthikya). То же говорится и въ Siddhântakaumudî (къ Панини IV, 2, 60) <sup>115</sup>): ukthaṃ sâmaviçeshaḥ, tallakshaṇaparo granthaviçesho lakshaṇayoktham, т. е. "uktha есть видъ пъснопъній sâman; извъстный текстъ, занимающійся характеристикою уктhъ, есть uktha въ переносномъ смыслъ".

Ни одинъ изъ сборниковъ Ганъ, повидимому, не содержитъ въ себъ Стобну въ такомъ объемъ, какъ Aranya-Gâna, и на основани этого обстоятельства, можно было бы относить редакцію Агалуа-Gâna къ эпохѣ болѣе поздней, сравнительно съ Geya-Gâna и др.; но пова намъ не будетъ извъстенъ въ точности составъ остальныхъ сборниковъ, мы должны остерегаться отъ подобныхъ выводовъ, по ихъ преждевременности. Во всякомъ случав мы знаемъ, что стобна музывальная входить во всв Ганы и составляеть вообще одну изъ существенныхъ частей стиха sâman. Въ Sâmavidhâna-Brāhmana (I, 1) отношеніе стобны въ другимъ элементамъ въ  ${
m s}\hat{a}$ man опредъляется при помощи сравненія такимъ образомъ: tasya ha vá etasya sámna rg evásthíni, svaro mánsáni, stobhá lománi, r. e. "въ этомъ-то saman стихъ ес есть кости, музыкальный тонъ-тело, стобны-волосы", Какъ бы то ни было, присутствіе въ Ганахъ стобнъ, т. е. жертвенныхъ формулъ, даетъ некоторыя указанія относительно времени редакціи этихъ сборниковъ пѣснопѣній. Я говорю здѣсь о Ганахъ въ той формѣ, какъ они извѣстны намъ, а не о стихахъ sâman вообще. Мантры Самаведы издревле предназначались: для пънія, и текстъ Arcika съ самаго начала имълъ назначеніе libretto, но отсюда не следуеть, чтобы Ганы, которые мы знаемь, были одновременны съ нимъ по редакціи. Для Uttar $\hat{a}$  эта неодновременность доказывается уже темь, что въ томъ сборнике песнопіній, который основывается на этомъ отділь, т. е. въ ûha-g $\hat{a}$ na, очень многіе гимны (въ музыкальн. форм'ь) являются, по свидівтельству Бенфея, совершенно въ другомъ порядкъ, чъмъ въ текстъ  $\hat{A}$ rcika. Подобнымъ же образомъ должно объясиять несоотвътствіе отдъла Aranvaka съ Aranva-Gana; порядокъ стиховъ здъсь, правда, тотъ же (за однимъ исключеніемъ въ нашей редакціи), но за то стихи изъ Агалуака составляють лишь незначительную часть сборника  $\hat{A}$ гаnуа-G $\hat{a}$ па, который, кром $\hat{b}$  того, содержить въ себѣ много стиховъ изъ Chandas, равно какъ и Стобну, въ очень значительномъ объемъ. Нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что

<sup>115)</sup> См. Pânini въ изданіи Бетлингка, т. II, стр. 179.

тексть Arcika могь быть установлень ранбе текста Гань, ибо пъніе вносило въ saman элементь нодвижной, видоизмънявшійся съ теченіемъ времени и представлявшій трудности для фиксированія. Такимъ образомъ извістная намъ редакція Ганъ можеть отдівляться отъ редакціи текста Arcika болье или менье промежуткомъ времени, въ продолжение котораго ритуалъ развивался, конечно, все больше и больше, а въ связи съ развитіемъ ритуала усиливалось и употребленіе жертвенныхъ формулъ. касается тёхъ частей Стобны, которыя состоять изъ слоговъ-восклицаній или изъ отдільныхъ словъ, то понятно, ність никакой возможности опредълить, когда произошло присоединение ихъ къ с въ стихахъ sâman. Существование формулъ предполагаетъ собою ритуалъ, но ритуалъ, какъ мы знаемъ, вызвалъ и появленіе Самаведы; следовательно, некоторыя части Стобны могли принадлежать уже древивишимъ s $\hat{a}$ man  $^{116}$ ). Но Стобha им $\hat{b}$ етъ также ц $\hat{b}$ лыя изреченія, содержаніе которыхъ позволяеть иногда ділать заключенія о времени ихъ происхожденія. Само собою разумбется, что со стороны теоретической ничто не препятствуетъ намъ допустить существованіе подобныхъ изреченій уже въ древнъйшихъ s $\hat{a}$ man, и, какъ мы видели, слово uktha даже въ Ригведе можетъ быть понимаемо въ смыслѣ жертвенной формулы. Не отвергая этого въ принципъ, я долженъ, однако, признать, что тъ изреченія, которыя извъстны намъ изъ Ганъ и изъ текста Стобны, въ большинствъ случаевъ обличаютъ своимъ характеромъ сравнительно позднее происхожденіе: это или обломки старыхъ стиховъ, или же новыя компиляціи. Что касается первыхъ, то ихъ можно узнать по безсвязности содержанія и остаткамъ ритма, а также и по звуковой порчѣ. Для примъра указываю на слъдующее мъсто (Stobha II, 3): agnih cicukvah (sic), cukrah cicukvah,—tegah—cakrasva cakvam,—tegah sapr $\hat{a}h$  sam $\hat{c}\hat{i}h$  (sic),—te $\hat{y}$ o—usho na  $\hat{y}\hat{a}$ rah. Очевидно, что первоначальною основою для этой формулы послужиль стихъ, соотвътствую-

<sup>116)</sup> Однимъ изъ древнихъ жертвенныхъ восклицаній было has, которое часто является въ Ганахъ. Отъ этого has происходять слова haskṛti и haskartar, извъстныя уже изъ Ригведы, при чемъ первое изъ нихъ мы можемъ переводить: жертвенное восклицаніе (собств. «произнесеніе восклицанія has»), а второе: жрецъ (собств. «произносящій has»). См. RV. 8, 78, 6 (—SV. Utt. 6, 2, 19, 1): tat te уа́рпо а́рауата tad arka uta haskṛti ħ, «тогда явилась (собств. произошла) для тебя (—Индры) жертва, тогда явились гимнъ и жертвенное восклицаніе»; viçveshâm adhvarânâm baskartâram (—адпіт), «жреца всѣхъ жертвъ». Съ этими словами должно быть родственно и haskâra (не отъ has смѣяться) въ RV. 1, 23, 12, но объяснить его трудно.

щій въ Ригвед'я стиху 1, 69, 1: cukrah cucukvân usho na áárah paprâ samîcî divo nagyotih. Звуковая порча, очень значительная, какъ мы видимъ, показываетъ, что на буквальный смыслъ этихъ формулъ издавна не обращалось вниманія 117). Что касается новыхъ компиляцій въ Стобн'я, то он'я могуть быть съ ув'яренностью признаны такими только по содержанію; следовательно, во многихъ случаяхъ, гдъсодержание безразлично въ этомъ отношении, мы не можемъ дёлать никакихъ заключеній касательно большей или меньшей древности частей Стобны. Примъромъ несомнънно новой компиляціи можно привести слъдующее изречение о четырехъ мостахъ, по имени вотораго называется и тоть стихь saman, куда оно входить, setusaman (или setusha man), т. е. saman мостовъ (Ar.-Gana II, 1, 34). Вотъ это мъсто (Stobha I, 9): setâns tara dustaran: danenadanam, akrodhena krodham, craddhay á craddh ám, satven á nrtam; esh á gatir, etad amṛtam; svar 118) gaccha, gyotir gaccha, setûn tîrtva caturah, т. е.: "Перейди мосты, трудно проходимые: даяніемъ (милостынею) не-даяніе, безгитвіемъ-гитвь, втрою-невтріе, правдою-неправду; вотъ путь, вотъ безсмертіе! Ступай на небо, ступай въ область свъта (собств. "въ свътъ"), перейдя четыре моста". Возэрънія, выраженныя здёсь, никакъ не могутъ быть названы ведійскими въ собствен. смыслъ и относять насъ къ кругу идей, извъстному изъ литературы бранманъ и сутръ.

Въ заключение я позволю себѣ указать на одинъ новый индійскій терминъ, значеніе котораго можетъ быть понято изъ тройнаго состава Самаведы. Я разумѣю слово tripathin, употребляемое въ рукописяхъ Самаведы какъ титуль переписчиковъ  $^{119}$ ). Слово это новаго происхожденія, и потому неудивительно, что оно является обыкновенно въ испорченной формѣ tripatht (собств. именит. пад., принятый здѣсь за основу) или же въ пракритизированной tripat  $din ^{120}$ ),

<sup>117)</sup> Въ числъ формулъ, помъщенныхъ въ Та́ $n\dot{d}$ уа-Вга̂нта $n\ddot{a}$ , есть цъльные стихи. Таково, напр., слъдующее мъсто (I, 2; VI, 6 и друг.): pra çukraıtu devî manîsha asmad rathah sutashto na vâ $\dot{g}$ î; viduh prthivyâ divo  $\dot{g}$ anitra chrnvantv ( $\tau$ . e.  $c_r$ nvantu) âpo 'dhah ksharantih. Въ промежутокъ между этими двумя стихами вставляется возяваніе: âyushe me pavasva, varcase me pavasva. Срав. въ Ригведъ 7, 34, 1 и 2, гдъ, однако, оказываются варіанты.

 $<sup>^{118}</sup>$ ) Въ Aг. Gâna s v a г обыкновенно измѣняется въ s u v a г.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup>) См. Вебера Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften (Berlin. 1853), стр. 67 (ЖМ 279 м 283), 71 (М 297), 81 (М 330) м др,

<sup>120)</sup> Івід. стр. 79 (№ 321).

trivadin 121) (и даже travadin) 122). Веберь 123) замвчаеть по поводу tripâțhin: "identisch wohl mit dem sonstigen Titel "trivedi", "dvivedi" etc." (т. e. trivedin, dvivedin), но что понимаеть онъ подъ этимъ тождествомъ, я не знаю. Если по его мненю tripathin, подобно trivedin (=triveda), означаеть человъка знакомаго съ тремя Ведами, то согласиться съ этимъ нельзя уже потому, patha "чтеніе" никогда не употребляется въ значеніи пѣлой Велы. Словарь Вётлингка и Рота предполагаеть, что подъ тремя patha въ словъ tripāthin ("mit den 3 Pātha vertraut") разумъются samhitâ-pâtha, pada-pâtha и krama-pâtha, т. е. три способа чтенія Ведъ, о которыхъ см. ниже. Тотъ же Словарь, въ Дополненіяхъ. приводить, однако, tripathin въ значении: "die drei Veda studirend, kennend" и указываетъ на обозначение одного сходіаста въ произведенію "Våsavadattå": tripåthi-civaråma. Послъднее объясненіе опровергаеть, конечно, первое, но, какъ я замътиль уже выше, я не вижу нивакихъ основаній, по которымъ можно было бы принимать tripathin въ смыслъ "знающаго три Веди" 124). Нельзя объяснять простой случайностью то, что словомъ tripathin обозначаются переписчики именно Самаведы, а не другой какой либо изъ Ведъ. Это обстоятельство на столько важно, что оно само по себъ опровергаетъ оба толкованія нашего слова, упомянутыя выше. Еслибъ tripathin означало человъка изучившаго три Веды, то оно употреблялось бы, вонечно, и въ рукописяхъ другихъ Ведъ, а еслибъ мы должны были разумёть подъ tripâthin человёка знакомаго съ tripâtспособами чтенія Ведъ, то именно въ рукописяхъ Самаведы трудно было бы ожидать встретить это слово, ибо намъ ничего неизвестно о существованіи въ Самаведъ третьяго способа чтенія, т. е. kramapâtha; во всякомъ случав, ограничение одной Самаведой было бы и завсь непонятно. Итакъ, мив кажется несомивнимъ, что tripathin. должно быть понимаемо въ связи съ составомъ Самаведы, а не по отношению ко всемъ (или тремъ) Ведамъ. Достаточно пересмотреть Каталогъ Вебера, чтобы убедиться въ этомъ, такъ какъ, напр., следующая пометка на рукописи одной изъ сутръ Яджур-

<sup>121)</sup> ibid. crp. 69 (Ne 287).

<sup>122)</sup> ibid. стр. 69 (№ 286) и др.

<sup>123)</sup> ibid. стр. 69, примвч.

<sup>124)</sup> Бенфей (Die Hymn. d. S. V. стр. VIII) также относить tripâthin къ тремъ Ведамъ и при этомъ ошибочно толкуеть слово svaritam въ выражении: tripâthîçivaçañkarena svaritam; срав. Вебера Verzeichniss, стр. 67, № 283.

веды ничего не доказываеть противъ нашего заключенія; мы читаемъ здёсь 125): somanāthena likhitam kācyām tripāticriganecapathanartham и т. д. Слово tripatt (sic), т. e. tripathi, tripathin, употреблено здъсь не для обозначенія самого писца, а какъ титуль какого-то Ганеши, которому переписчикъ посвящалъ свой трудъ ("писано въ Каши, для чтенія благословенному "трипатрину" Ганешть"); очевидно, что этоть Ганеша могь быть точно такъ же самаведистомъ, какъ и тотъ схоліастъ Шиварама, о которомъ упомянуто въ Словаръ Бетлингка и Рота. Понятно вмъстъ съ тъмъ, что название tripathin можеть встрвчаться иногда и на рукописяхъ не ведійскихъ, какъ это мы действительно видимъ изъ Каталога Вебера, равно какъ и на такихъ, содержание которыхъ важно по отношенію во всѣмъ Ведамъ; срав., напр., № 72 у Вебера, гдѣ trapâthi (sic) стоить на рукописи, заключающей Nirukti. Наконець, не было бы удивительнымъ вогрётить это слово въ виде исключенія и на рукописяхъ другихъ Ведъ, такъ какъ человъкъ, посвятившій себя спеціально Самаведъ, могъ, однако, обращаться и въ другимъ Ведамъ, хотя въ такомъ случав естественные ожидать dvivedin (dviveda), trivedin (triveda), caturvedin (caturveda). Въ дополнение къ тъмъ свидетельствамъ касательно слова tripathin, которыя можно извлечь изъ Каталога Вебера, привожу еще следующее место изъ одной рукописи парижской Національной библіотеки (№ 151 Dev.) Эта рукопись заключаеть въ себъ Sarvatomukha-prayoga 126), "Чинъ священнодъйствія Сарватомуван и приводить стихи saman сперва въ музыкальной формъ, а потомъ, въ видъ приложенія, въ текстъ Arcika (изъ Uttarå) 127). Здёсь, въ концё произведенія (но передъ текстомъ Arcika), стоить следующая пометка: iti.... tripâthîsûraģitanûýa-tripåthîdeveçvaråtmaýa-tripåthîsadåråmena krtah sarvatomukhaprayogah samaptah (л. 27 б). Такимъ образомъ названіе tripathin дается здёсь не писцу, но самому составителю служебника и простирается также на его отца и на дъда; другими словами, всв они были самаведистами и потому получали титуль "трипатрина".-Что же можеть быть понимаемо подъ тремя "чтеніями" въ Самаведъ? Я думаю, что здъсь разумъются тексты Arcika, Stobha

<sup>125)</sup> Cm. Be6epa Verzeichniss der Sanskr. Handschr. crp. 49, № 220.

<sup>126)</sup> Такъ называется этотъ служебникъ въ концъ, передъ текстомъ Arcika. Въ началъ рукониси мы читаемъ: atha trivrtstomasya sarvatomukhasya udgatrtva-prayogah; aupasadanantaram apastambena sarvatomukha uktah и т. д.

<sup>127)</sup> Вотъ начало: Utt. 1, 1, 1; 5, 2, 20; 1, 1, 3 и т. д.

(или Staubhika) и Gana, ибо изъ этихъ трехъ частей состоятъ, какъ мы видъли, мантры Самаведы.

Тексть Aranyaka-Samhita издань мною по тремъ рукописямъ, изъ которыхъ одна принадлежитъ парижской Bibliothèque Nationale, № 176 Dev., а двъ-лондонской библіотекъ при India Office, №№ 665 и 280; въ этомъ же порядкъ я обозначаю ихъ черезъ А. В. С. Въ основу положена мною рукоп. А, писанная очень исправно. между тамъ какъ объ другія полны ошибокъ. Для повърки текста служили мив также рукописи, заключающія въ себь Aranya-Gâna, о которыхъ см. ниже. Названіе Aranyaka-Samhita 128), употребленное мною для заглавія этой части Самаведы, стоить въ рукописяхъ коллекціи Burnell'a (MM 126, 123, 124), которыми я, къ сожальнію, не могъ воспользоваться, по незнакомству съ письменами grantha. Подобнымъ же образомъ и въ комментаріяхъ Бhapaтасвамина и Саяны нашъ отдълъ называется Aranyaka; Саяна присоединяеть въ этому еще существит. adhyaya, называя Агалуака шестымъ чтеніемъ, или шестою штудіею въ Chandas (см. выше), и нътъ сомнънія, что въ этомъ же самомъ значеніи употреблено названіе аranyako 'dhyayah въ Mahabhashya 129). Въ рук. А нашъ отдъль называется  $\hat{A}$ га $n\hat{i}$ , въ рук. С. —  $\hat{A}$ гаnу $\hat{a}$ , а въ В. —  $\hat{A}$ га $n\hat{a}$ . Последнее чтеніе, конечно, ошибочно и произошло изъ агалі, которое представляеть собою женск. родъ прилагат. атапуа, т. е. åranî въ A=âranyâ въ С. При  $\hat{A}$ ranî и  $\hat{A}$ ranyâ доджно подразумъвать samhita? Срав. названіе Uttara.

Кромѣ тѣхъ трехъ рукописей, съ которыми я знакомъ непосредственно, во всѣхъ случаяхъ, казавшихся мнѣ сомнительными, я обращался также къ рукописи тюбингенской библіотеки (см. Каталогъ Рота, стр. 18, № 67) и считаю долгомъ выразить мою благодарность В. Ө. Миллеру, который принялъ на себя трудъ сличить съ этою рукописью мѣста, требовавшія на мой взглядъ подтвер-

<sup>138)</sup> О значенім здівсь слова samhità см. въ началів этого Введенія.

<sup>129)</sup> Ind. Stud. XIII, 453. Такимъ образомъ заключеніе Вебера: «Der aranyako dhyayah (4, 2, 129) tritt in der That doch wohl für die Existenz von aranyaka-Texten ein» тернетъ свою силу, если только Веберъ разумжетъ здъсь подъ араньяками дополненія къ brahmana.

жденія. Въ тюбингенской рукописи нашъ отдівль называется ani т. e. drani; здъсь, какъ и въ парижской рукописи, стихи mahanamnyas не носять особаго названія, но посять нихъ не стоить также и цифры 6. Самостоятельность этихъ стиховъ доказывается тъмъ, что послѣ пятой декады (т. е. передъ стихами mahanamnyas) рукопись имъетъ обозначение: ardhaprap $\hat{a}t$ haka; я говорилъ уже выше, что пять девадъ отдёла Агапуака соотвётствують по объему половинъ прапатнаки въ Chandas. Текстъ, заключающійся въ тюбингенской рукописи, принадлежить къ нашей же редакціи, какъ это доказывается не только названіемь  $\hat{A}$ ra $\hat{n}$ , но также и тѣмъ, что первая декада имъетъ только девять стиховъ; слъдовательно, Роть ошибается, видя здёсь редакцію школы Naigeyas 180).—Наконець, для насколькихъ стиховъ я могъ пользоваться еще одною рукописью парижской Націон. библіотеки (№ 45 Dev.), гдѣ помѣщены отрывки изъ всёхъ саннить Ведъ (со множествомъ ошибокъ). Нашъ отдель стоить здесь особо оть Chandas и оть Uttar $\hat{a}$ , подъ названіемъ anisamhita, т. е. aranisamhita; за началомъ четвертаго стиха первой декады непосредственно следуеть здесь второй стихъ изъ Mahanamni, но этого названія ність, и въ конців стоить цифра 6. (срав. Саяну).

Въ рук. А и С отдъль Агапуака приведенъ въ текстъ "рада", а въ В—въ текстъ "samhita" (какъ и въ тюбингенск. рук.); я сообщаю здъсь первый изъ этихъ текстовъ, не только потому, что его имъетъ А, но и по другимъ причинамъ. Извъстно, что санниты Ведъ переданы въ двухъ текстахъ, или въ двухъ способахъ чтенія, изъ которыхъ одинъ называется samhitapatha, чтеніемъ связаннымъ по законамъ sandhi, а другой—радарatha, гдъ каждое слово (рада) приводится въ его первоначальной формъ, свободнымъ отъ тъхъ измъненій, какимъ оно подвергается въ связной ръчи въ своихъ начальныхъ и конечныхъ звукахъ вслъдствіе законовъ sandhi <sup>131</sup>). Собственно говоря, правильное чтеніе Ведъ невозможно ни въ одномъ изъ этихъ двухъ текстовъ, такъ какъ samhita-patha вноситъ въ ведійскій языкъ позднъйшіе законы фонетики и соединяетъ часто то, что должно быть здъсь раздъляемо, а рада-рatha, выставляя первоначальную форму словъ, не удовлетворяетъ связной

<sup>130)</sup> См. Wörterbuch, Fünfter Theil, стр. 1669, подъ словомъ mahânâman.

<sup>181)</sup> Третій способъ чтенія Ведъ, kramapātha, представляєть собою видоизміненіе padapātha и приводить слова не отдільно, но группами, или рядами (krama). Этотъ способъ чтенія не импеть поэтому того самостоятельнаго значенія, какъ два первыхъ.

рвчи и раздвляеть то, что должно быть соединяемо. Но если выбирать изъ двухъ текстовъ, то тексту "раda" должно быть отдано преимущество, такъ какъ онъ ближе подходитъ къ правильному метрическому чтенію стиховъ и имбеть уже то достоинство, что не вносить въ Веды элементовъ позднайшаго языка. Оба текста, въ томъ видъ, какъ мы ихъ знаемъ, были составлены, въроятно, въ одну и ту же эпоху 132), хотя текстъ "раda" во всякомъ случав предполагаеть существование текста "samhitá", какъ можно видеть, напр., изъ того, что стихи, встречающеся несколько разъ въ текстъ "samhitá", приводятся въ "рада" только одинъ разъ и далве уже не повторяются. Считаю не лишнимъ заметить, что этотъ взглядъ, по которому "samhit $\hat{a}$ " им $\hat{b}$ етъ первенство передъ "рада", принадлежить не только европейской наукъ, но былъ извъстенъ и въ Индіи, хотя изъ словъ Рота 183), повторенныхъ недавно Веберомъ 134), можно было бы заключать, что индійская традиція выводила всегда тексть "samhitá" изъ "рада". Древивишее возэрвніе на взаимное отношеніе двухъ этихъ текстовъ передано въ Práticákhya къ Ригведъ 185), гдъ мы читаемъ: samhit â padaprakrtih (II, 1) 186). Необывновенная сжатость языка сутръ (къ области которыхъ можно относить Пратишакныи) вызвана была практическими цълями и должна была способствовать удобству запоминанія, но въ связи съ этимъ стояли, конечно, и важныя неудобства для правильнаго пониманія этого сжатаго, темнаго языка. Такъ, напр., выраженіе: samhitâ padaprakrtih, взятое само по себъ, можетъ допускать два противоположныхъ толкованія: "текстъ "samhita" имфетъ основаніемъ тексть "рада" или "тексть "samhita" есть основаніе текста "рада". Максъ Мюллеръ переводить: "Die sanhita setzt die Padas voraus" 187), и этотъ переводъ, безъ всяваго сомнънія, въренъ, такъ какъ Пратишакным исходять,

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>) Ср. Макса Мюллера Rig-Veda-Sanhita translated and explained. Vol. I. Preface, стр. XXVI.

<sup>133)</sup> Zur Literatur und Geschichte des Weda, crp. 56; 82.

<sup>134)</sup> Ind. Stud. XIII, crp. 2.

<sup>135)</sup> Яджурведа и Атнарваведа имъютъ также каждая свою Пратишакнью. Грамматическія сочиненія, называемыя Пратишакньями (prātiçākhya значить «относящійся ко всёмъ шакнамъ, или школамъ»), занимаются фонетикою и метрикою Ведъ. — Относительно Пратишакньи къ Самаведъ срав. сказанное выше.

<sup>136)</sup> Въ изданіи Макса Мюллера (Leipzig. 1856—1869) стр. XXXII.

<sup>137)</sup> Такимъ же образомъ объясияеть эте Regnier въ своемъ изданіи Пратишакньи къ Ригведѣ, стр. 97.

дъйствительно, изъ текста "раda" и указывають на тъ перемъны (vikára), которымъ подвергаются начальные и конечные звуки словь въ тексть "samhitá" (см. Пратишакнью къ Ригведь II, 5). Мит важется, однаво, что на основании приведеннаго мъста нельзя еще заключать, что тексть "pada", по воззрѣнію Пратишакньи къ Ригведъ, предшествовалъ тексту samhitá; здёсь говорится обь отношеній этихъ двухъ текстовь въ грамматическомъ отношеніи (какъ понимаеть и Максъ Мюллеръ), а не о первенств'в происхожденія того или другаго изъ нихъ. Такимъ образомъ изглядъ Пратишавные оказывается совершенно върнымъ. Другое древнее свидетельство касательно текстовъ samhita и pada мы находимъ у Яски (Yâska), который говорить объ этомъ такъ: parah samnikarshah samhitá 138), padaprakrtih samhitá, padaprakrtini sarvacarandnam parshadani (Nirukta 1, 17), т. е. "samhita есть чрезвычайное стиженіе, samhita есть "padaprakrti"; грамматическія изслідованія, общія всёмъ школамъ (т. е. извёстной Веды) 139), иміють основаниемъ текстъ "рада". Здёсь опять вопросъ въ томъ, какъ должно понимать выраженіе: padaprakrtih samhitá. какъ замъчено выше, оно допускаеть два противоположныхъ толкованія. Изъ словъ комментатора въ Нирукть, Дурги (Durga), мы видимъ, что это выражение понималось въ Индіи, дъйствительно, двоякимъ образомъ. Роть въ своихъ Erläuterungen zum Nirukta, стр. 13, помъстилъ только отрывовъ изъ комментарія Дурги къ этому мъсту, именно его объясненіе слова p $\hat{a}$ rshad $\hat{a}$ ni, но индійскій издатель Самаведы, Satyavrata Samaçramî, въ одномъ изъ своихъ примъчаній (стр. 91-92) сообщаетъ теперь цъликомъ толкованіе Дурги 140) къ приведеннымъ выше словамъ

<sup>138)</sup> Это же повторяется и у Панини: I, 4, 109. Срав. въ Маћа̂bhâshya опредъленіе текста «saṃhitâ» черезъ рагашазаліпікагена (Ind. Stud. XIII, 451).

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup>) Т. е. Пратишакнья.

<sup>140)</sup> Satyavrata Samaçramî не называеть комментатора по имени (онъ говорить) только: atra bhâshyam, «вотъ комментарій»), но изъ сличенія съ тімь отрывкомъ, который напечатань у Рота, видно, что это комментарій Дурги; при томъ же, мы инчего не знаемъ о существованіи какого нибудь другаго комментарія къ Нирукті. Комментарій Дурги въ тіхь рукописяхь, которыми пользовался Роть, называется: Niruktabhâshya, Niruktavyākhyā, Niruktatiākā (см. Рота Erläuterungen, стр. 235, приміч.), а въ Парижской (рук. Національной библіот. № 136 Dev.) онъ носить имя: Niruktavitti. Подъ этимъ посліднимъ заглавіемъ упоминается тоть же самый комментарій, конечно, и въ каталогі санскритск. рукописей, находящихся въ индійскихъ библіотекахъ (Калькутта. 1838. См. Indische Studien I, 464), но любопытно, что авторомъ его называется здісь Ugrācarya. Это имя попало поэтому и въ Петербургскій

Яски. Комментаторъ говорить по поводу "padaprakrtih samhita," что одни объясняють это въ смыслъ: padânâm yâ prakrtih, seyam padaprakętih samhita и принимають, следовательно, тексть "samhitâ, за нервоначальную форму, или основаніе (samhitâiva prakrtih), "pada" за измѣненіе (vikārah padāni); другіе же, напротивъ, толкуютъ это выражение такъ: padáni prakrtir yasyá, seyam padaprakrtih (т. е. samhita) и считають тексть "pada" первоначальною формою относительно текста samhita". Самъ комментаторъ по многимъ тричинамъ отдаетъ рвшительное предпочтеніе первому мивнію (samhitaiva prakrtir, na padaniti расу $\hat{a}$ таh) и думаеть, слъдовательно, такъ же, какъ европейская havka.

Кромѣ того преимущества для насъ текста "рада", на которое я указалъ выше, должны быть приняты во вниманіе еще два обстоятельства: во первыхъ, текстъ "рада" удобнѣе для пониманія Ведъ, сравнительно съ "samhitá" (гдѣ отдѣльныя слова подвергаются измѣненіямъ вслѣдствіе законовъ sandhi), а во вторыхъ, онъ любопытенъ какъ ученый трудъ, представляющій собою первый опытъ критическаго и эксегетическаго изученія Ведъ. Въ текстѣ "рада" каждое слово не только приводится въ его первоначальной формѣ, но и дѣлится на составныя части, если это слово сложное (или, по врайней мѣрѣ, считалось сложнымъ) или если составители этого текста желали выдѣлить нѣкоторые суффиксы. Очень естественно, что Веды отличаются одна отъ другой въ подробностяхъ того принципа, по которому выработанъ текстъ "рада" для каждой изъ нихъ, и тщательное сопоставленіе этихъ различій можно видѣть въ статьѣ Вебера "Ueber den padapátha der T&ittiriya-Sam-

Словарь, хотя не можеть быть никакого сомивнія въ томъ, что Ugrācarya есть одно и то же лице съ Дургою, при чемъ асагуа составляеть не часть имени, но титуль («учитель»). Чрезвычайно страмнымъ показалось мив встратить ту же ошибку въ рукописномъ каталогъ санскритск. манускриптовъ парижской Національной библіот. (составиль Мункъ въ 1844 году), гдв подъ Niruktavrtti замвчено слъдующее: Сотмента sur le Nirukta par Ugra-асагуа (?) (вопросительн. знакъ стоитъ въ каталогъ). Между тъмъ въ самой рукописи я не нашелъ этого имени, но вездъ встръчаль Urga (sic), съ эпитетами асагуа и bhagavant («благословенный»); такъ, напр., на л. 74 б мы читаемъ: rývarthâyânı niruktavrtta ýambumarganivasinah acaryabhagavadurgasya krtau saptamo 'dhyâyah samaptah. Начертанія d d u и d u, вообще говоря, очень похожи въ рукописяхъ, но здъсь ясно можно видъть d u (bhagavadurgasya); во всякомъ случав, изъ сходства этихъ начертаній должно объяснять происхожденіе имени Urga, искаженнаго въ Ugra.

hita" (Indische Studien, томъ XIII). Я не буду касаться здъсь особенностей текста "рада" въ Самаведъ, такъ навъ мнъ пришлось бы повторять то, что сказано Бенфеемъ въ его Введеніи (стр. LVII и след.); замечу только, что, издавая Агапуака въ этомъ тексте 141), я находиль по большей части излишнимь указывать на тё пункты, гдѣ мы не можемъ согласиться съ "раdа" въ дѣленіи извѣстнаго слова на составныя части. Сюда принадлежать часто такіе случаи. въ которыхъ текстъ "рада, не могъ представить върнаго дъленія, вследствіе того, что этимологія известнаго слова не могла быть добыта изъ одного древне-индійскаго языка. Такъ, напр., нарвчіе ávis, "явно", дълится здъсь на â-vis; а есть префиксъ "къ" и т. д., а vis сближается, можеть быть, съ vid "знать". По крайней мъръ, Петербургскій Словарь объясняеть avis изь avid 142), хотя противъ такого производства достаточно говоритъ конечное в въ âvis. Это слово принадлежить именно къ числу тёхъ, этимологія которыхъ можетъ быть понята лишь изъ сравненія съ родственными языками.

Я считаю совершенно върнымъ сближеніе 143) аvів съ старославянск. явъ, мъстн. пад., (русск. на яву, явъ, сербск. на јави и т. д.) и стариннымъ литовск. оvіје (мъстн. пад.) 144) "на яву"; суффиксы здъсь не тождественны, но, помимо одного и того же значенія, мы находимъ коренную гласную долгою во всъхъ трехъ языкахъ. Сскр. avів я принимаю за существительное средн. рода (именит. винит. пад.), образованное при помощи суф.—ів 145), подобно напр. аrcів, çосів, havів и др.; должно замѣтить, что и удареніе стоитъ въ avів, согласно съ общимъ правиломъ касательно первообразныхъ словъ на із 146), на послѣднемъ слогъ. Индо-европейскій корень аv имѣлъ, въроятно, гласную краткую (сскр. avів: аv—çосів: çuc—havів: hu и т. д.), но во всякомъ случаъ я отношу сюда же греческ. ato (послъ α дигамма), равно какъ и

<sup>141)</sup> Текстъ «samhitâ» легко возстановить на основаніи законовъ sandhi, а что касается тъхъ случаевъ, гдъ «samhitâ» удлинияетъ гласную, то они указаны мною въ примъчаніяхъ, на сколько это можно было видъть по рук. В.

<sup>142)</sup> Такъ же и Веберъ; см. ero Indische Streifen I, 19.

<sup>143)</sup> Срав. Миклошича Lexicon подъ словомъ ясть. Йначе объясняетъ сскр. âvis Воппъ (Vgl. Gram., Zweite Ausgabe, III, 492), но съ нимъ я не могу согласиться.

<sup>144)</sup> Эту форму приводить г. Микуцкій изъ книги XVI вѣка; см. Отчеты о филологическомъ путешествін по западнымъ краямъ Россіи, І. Литовск. ovitis «показаться во снѣ» (см. Словарь Нессельмана), вѣроятно, заимствовано.

<sup>145)</sup> Боппъ возводить этотъ суф. къ суф.—as; см. Vgl. Gram., 2-te Ausg., III, 409.

<sup>146)</sup> См. Венфея Vollständige Grammatik der Sanskritsprache, стр. 155.

датинск. audio, изъ \* avidio (срав. основу avi— въ греческ. àtw) 147); первоначальное значение кория было "замфчать", откуда могли спеціализироваться дальнайшія значенія, по отношенію ли въ органу зрвнія, или по отношенію къ органу слуха. Къ тому же корню принадлежать: греч. ούς, латинск. auris (изъ ausis), литовск. ausis. ст. славянск. ухо, готск. auso (основа ausan) 148). Эти слова, для которыхъ въ арійскихъ языкахъ неть соответствующихъ, любопытны въ томъ отношеніи, что указывають, повидимому, на ворень и, между темъ какъ я съ уверенностью отношу ихъ къ корню а у и принимаю, слёдовательно, очень древнее выпаденіе гласной въ основъ \* avas. откуда aus—(греческ. ойс—айс, датинск. aus— въ ausculto, ст. слав. yx— и т. д.); тождество конечныхъ суффиксовъ въ латинсв. auris, изъ ausis, и въ литовск. ausis-ст.-сл. ушь- (въ дв. ч. уши, ушію, ушима), можеть быть, случайно. Сильнымъ подтвержденіемъ въ пользу выставленной этимологіи этихъ основъ служить греч. основа ост, изъ оГат 149), откуда черезъ удлинненіе гласной подъ вліяніемъ дигаммы дорич. фат, гомер. офат 150), а черезъ стяжение гласныхъ фт. Эта основа предполагаетъ первоначальн, avat, при которой въ качествъ параллельной формы существовала упомянутая выше: avas; смена суф. at и as изв'естна изъ многихъ примъровъ и была даже объясняема первоначальнымъ тождествомъ ихъ 151), но этого вопроса мы можемъ не касаться здівсь, такъ какъ онъ завель бы насъ слишкомъ далеко.

<sup>147)</sup> Курціусь (Grundzüge der griechisch. Etymologie, Vierte Auflage, стр. 389) сравниваеть греч. А.С., дат. audio, съ сскр. av «beachte, begünstige», но я считаю это соноставленіе невърнымъ, тавъ какъ значеніе «beachte», принимаемое для аv въ нъ-которыхъ мъстахъ Петербургскимъ Словаремъ, не есть первоначальное, и, напр., Грассманъ въ своемъ Словаръ къ Ригведъ вовсе обходится бевъ этого значенія. Сскр. av «споспъществовать, помогать; любить, желать; наслаждаться» и т. д. должно быть сравниваемо съ латинск. avere (см. Петерб. Словарь). Впрочемъ, Курціусъ хочеть какимъ-то образомъ примирить это послъднее сопоставленіе съ тъмъ, которое сдълано имъ выше.

<sup>148)</sup> Срав. Курціуса Grundzüge ibid. и Фика Vergleichendes Wörterbuch der indogermanisch. Sprachen, стр. 345—346.

<sup>149)</sup> Срав. лаконск. ἐξωβάδια· ἐνώτια (Гезихій).

<sup>150)</sup> Обывновенно объясняють обат изъ \* опсат-, апсат- (напр., Курціусь івіd., стр. 405), но это объясненіе ошибочно, какъ видно уже изъ сравненія обат-съ дорич. Фат-.

<sup>151)</sup> См. главнымъ образомъ статью Куна въ Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung, томъ I, стр. 368 и слъд.

Возвращаясь въ нашему тексту, я должень сказать теперь какъ о тъхъ правилахъ, которыми руководился при его изданіи, такъ и объ моемъ переводъ. Моею обязанностью было, конечно, издать тексть безъ тёхъ случайныхъ ошибокъ, которыя вкрались въ рувописи, и на сколько удалось мив это, должно показать будущее, вогда отдёль Агапуака ноявится въ Калькуттскомъ изданіи, на основаніи гораздо большаго числа рукописей, чёмъ то, какимъ располагалъ я. Но отъ этихъ ошибовъ, или, върнъе, описовъ, должно отличать тв ошибки, которыя принадлежать самому тексту; ясно, что провести грань между этими двумя родами ошибовъ не всегда легко, хотя положительно необходимо. Ощибки въ текстъ или принадлежать той эпохъ, къ которой относится его редакція, или же онъ проникали позднъе, при передачъ этого текста; последнее, впрочемъ, можетъ быть допущено въ самыхъ незначительныхъ размерахъ, въ виду того, что Самаведа точно такъ же не знаетъ настоящихъ варіантовъ чтенія, какъ и другія Веды, что объясняется священнымъ характеромъ этихъ произведеній. Варіанты оказываются при сравненіи одного и того же стиха, переданнаго въ различныхъ Ведахъ, или, по крайней мъръ, при сравнении разныхъ редакцій одной и той же Веды; но, какъ зам'вчено выше, съ варіантами последняго рода мы почти не знакомы. Въ тексте, изданномъ мною здёсь, есть, можеть быть, двё или три ошибки, которыя я удержаль, однако, такь какь онв засвидетельствованы всеми рукописями, какими я могь воспользоваться. Я не позволиль себъ въ этихъ случанхъ вносить мои поправки въ текстъ и ограничивался тэмъ, что или предлагалъ поправку въ примъчаніи, или же указываль только на возможность ощибки въ текств. Иначе я не могь поступать, не только потому, что не считаль себя компетентнымъ для этого, но и потому, что задача издателя ведійскихъ текстовъ состоить въ настоящее время въ передачв того текста, который действительно существуеть и существоваль въ древности, •на сколько можемъ мы прослъдить его. Эти же соображенія побуждали извъстнаго знатока Ведъ, Макса Мюллера, сообщать свои поправки къ тексту Ригведы (въ томъ изданіи, которое снабжено переводомъ) <sup>152</sup>) въ примъчаніяхъ и отдёлять ихъ такимъ образомъ отъ самого textus receptus.

<sup>152)</sup> До сихъ поръ вышелъ только одинъ томъ, въ которомъ переведено 12 гимновъ: Rig-Veda-Sanhita. The sacred Hymns of the Brahmans translated and explained by Max Müller. London. 1869. Гимны изданы здёсь въ транскрипціи, въ текстъ «раda».

Въ настоящее время несомивнио то, что мантры Ведъ передапы не вездъ върно, и задача будущаго состоитъ въ исправлении существующаго текста и въ возстановленіи той формы, какую имъль онъ не въ эпоху редакціи, а тогда, когда гимны Ведъ были въ живомъ употребленіи и не могли заключать въ себъ ошибокъ. Ни одна Веда не изучалась въ Индіи такъ тщательно, какъ Ригведа, относительно текста которой мы можемъ быть даже увърены, что во всемъ существенномъ онъ тотъ же самый, вакимъ пользовались составители Пратишакны, въ V или въ VI въкъ до Р. Х. 153). Однако, и въ эту отдаленную эпоху саннита Ригведы заключала въ себъ ощибки, изъ которыхъ иныя внесены были текстомъ "pada", т. е. тъмъ первымъ опытомъ критическаго изученія Ригведы, который относится ко времени ея редакціи. Общеизвъстнымъ примъромъ 154) служитъ стихъ 1, 70, 4 (въ изданіи Ауфрехта/ 1, 70, 7), въ которомъ "pada" читаетъ: са ratham, хотя и смыслъ и параллельныя м'яста требують чтенія: caratham; въ этой поправкі, предложенной Бенфеемъ 155), согласны, кажется, (Ротъ, Боллензенъ, Максъ Мюллеръ). Очевидно, что если въ одномъ мѣстѣ "рада" обнаруживаетъ непониманіе текста, то это позволяеть намъ предполагать существование и другихъ ошибокъ въ textus receptus. Нътъ нивакого сомнънія въ томъ, что критика ведійскихъ текстовъ будеть получать все больше и больше м'яста при интерпретаціи Ведъ 156), но въ настоящее время она существуетъ лишь въ зародышт, что совершенно понятно, такъ какъ лишь теперь оканчивается первое изданіе ведійскихъ саннитъ. Какъ на опыть вритического возстановленія текста въ нікоторыхъ містахъ Ригведы можно указать, кромѣ Петербургск. Словаря, на двѣ статьи Боллензена ("Zur Herstellung des Veda" въ Orient und Occident, томъ II, стр. 457-485; "Die Lieder des Parâçara" въ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, томъ XXII, стр. 569—653) и на упомянутое выше изданіе Ригведы Макса Мюллера, съ переводомъ и примъчаніями, томъ I.

<sup>153)</sup> См. Макса Мюллера Rig-Veda-Sanhita translat. and explain. Preface, XXX.

<sup>154)</sup> Cm. ibid. crp. LXVIII.

<sup>155)</sup> См. Die Hymn. d. SV., Glossar, подъ словомъ caratha.

<sup>156)</sup> Вольшое значеніе для критики ведійскихь текстовь должень имѣть метрь, который вмѣстѣ съ тѣмъ открываеть намъ много любонытнаго относительно фонетики древненидійскаго языка; срав. изслѣдованія Куна «Sprachiche Resultate aus der vedischen Metrik» въ Beiträge zur vergleichenden Sprachforschung, томы III и IV.

Обращаясь теперь из моему переводу изданнаго здёсь отрывка изъ Самаведы, относительно месть особенно трудныхъ замечу, что въ настоящее время, при техь средствахъ, какія даеть наука, я должень быль переводить такъ, а не иначе; въ будущемъ, съ развитіемъ интериретаціи Ведъ, я могу понять то или другое въ иномъ свъть, но смъю думать, что въ томъ небольшомъ тексть, который печатается мною здёсь, это можеть касаться лишь немногихъ мъстъ и нъсколькихъ словъ, точное значение которыхъ въ Ведахъ такъ трудно иногда уловить 157). Я старался переводить по возможности близко, и это имъло, конечно, своего рода неудобства, но иначе мой переводъ могъ бы получить колоритъ чуждый языку Ведь. Если вообще никакой переводъ не въ состояни передать вполив подлинника, то можно ли требовать отъ перевода Ведъ на нашъ современный языкъ особенной близости къ оригиналу? Міровоззрвніе, отразившееся въ этихъ гимнахъ, такъ далеко отъ насъ, что иногда требуется цёлый комментарій, который позволиль бы новить истинный смысль краткаго ведійскаго выраженія. Такимъ образомъ очень естественно, что переводъ Ведъ можеть производить на читателя впечатление совершенно противоположное тому, какое ожидалось бы отъ этихъ древнихъ памятнивовъ, и въ этомъ виновать не одинъ переводчикъ: самая передача ведійскаго міровозэрінія на современный намъ языкъ должна заключать въ себъ много искусствениаго.

Трудности, являющіяся при пониманіи ведійскихъ текстовъ, все болье и болье сознаются европейскими учеными. Было время, когда Langlois, который вовсе не отличался глубокимъ знаніемъ Ведъ, представилъ, однако, на французскомъ языкъ переводъ всей Ригведы 158); а теперь извъстный ведистъ, Максъ Мюллеръ,

<sup>157)</sup> Примомнимъ, что и для языка Гомера интерпретація отдѣльныхъ словъ оставляетъ еще многаго желать.

<sup>158)</sup> Строгая, но справедливая опфика этого перевода сдфлана Вётлингкомъ и Ротомъ въ предисловін къ ихъ Словарю. Считаю не лишнимъ предостеречь читателя и отъ втораго изданія этого перевода, въ первомъ томъ Bibliothèque Orientale (Paris. 1872 г.). Самъ переводчикъ давно уже умеръ и не ръшился бы, конечно, издать свой переводъ вновь, безъ существенныхъ измъненій, которыя стали положительно необходимыми, въ виду того, что сдфлано для интерпретаціи Ведъ въ послъднія 20 лътъ. На заглавіи этого втораго изданія мы читаємъ: Deuxième édition, revue, cerrigée et augmentée d' un index analytique par Foucaux, но срав. также слова Foucaux: Je n'ai en aucune manière revu le texte français de la traduction du Rigveda de Langlois (см. Literarisches Centralbatt 1873 года, Ж 3, стр. 93).

послѣ продолжительныхъ занятій Ригведою, не рѣшается все таки предпринять полнаго ея перевода 159). Трудность этой задачи объясняется темъ, что при пониманіи Ведъ мы предоставлены своимъ собственнымъ силамъ и лишены той помощи, какую должна была бы оказать истинная традиція ихъ; Индія дала европейской наукъ тексты священных гимновъ и изреченій въ самой тщательной редакціи, она дала вивств съ твиъ и громадную литературу, порожденную этими текстами, но истиннаго значенія, смысла текстовъ она часто не могла передать намъ, такъ какъ для нея самой этотъ смыслъ давно уже быль утраченъ. Прежде думали, что Веды могуть быть поняты при руководстве туземныхъ комментаторовъ, и, исходя изъ этого взгляда, Wilson перевель Ригведу 160) на основаніи обширнаго комментарія къ ней, составленнаго Саяною въ XIV в. по Р. Х. Этотъ переводъ имъетъ, конечно, своего рода значеніе, но онъ не даетъ намъ настоящей Ригведы, а знакомитъ лишь съ тъмъ, какъ понималъ ее Саяна. Въ настоящее время мы знаемъ, однако, что не только у Саяны нельзя искать върнаго пониманія Ведъ, но и трудъ Яски (Yaska), его Нирукта или Нирукти, свидътельствуетъ о томъ, что истинной традиціи въ объясненіи Ведъ не существовало уже задолго до Р. Х. Последніе, слабые отголоски традиціи дошли до насъ въ томъ сборник ведійских в синонимовъ и архаизмовъ, который называется Nighantu, Nighantavas (множ. ч.): Nåighantuka. Но и этотъ родъ произведеній, изв'єстный намъ по одному такому сборнику, возникъ уже тогда, когда Веды стали непонятными, и когда браһманскія школы, въ которыхъ преподавались священные тексты, стали нуждаться въ подобномъ руководствъ. Naighantuka стоитъ такимъ образомъ во главъ эксегетическихъ сочиненій, занимающихся толкованіемъ Ведъ, хотя это еще самый простой, самый несовершенный способъ эксетезиса. Сборнивъ состоитъ изъ пяти книгъ, изъ которыхъ три первыя объясняють ведійскія слова при помощи діленія ихъ на группы симонимовъ, группы весьма общирныя, что свидътельствуетъ уже о томъ, что истинный смыслъ многихъ словъ былъ утраченъ; четвертая книга приводить особенно обветшалыя слова и формы, безъ всяваго объясненія, и, навонецъ, пятая есть классификація бо-

<sup>159)</sup> Rig-Veda-Sanhita translat. and explain. Preface, XXV.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup>) Часть перевода была издана еще при жизни Wilson'a, а продолжение этого издания ввяль на себя Cowell (Rig-Veda-Sanhita. A Collection of Ancient Hindu Hymns. Translated from the Original Sanskrit).

жествъ, являющихся въ Ведахъ. Къ этому-то сборнику примываетъ комментарій Яски, Нирукта. Яска иміль передь собою длинный рядъ ученыхъ эксегетовъ и грамматиковъ, имена которыхъ онъ приводить въ своемъ комментаріи. Эти предшественники Яски такъ же объясняли Веды, какъ и онъ, не путемъ истинной традиціи, которой тогда уже не существовало, а путемъ грамматическиэтимологического анализа, и этотъ-то способъ объясненія является затёмъ источникомъ новой традиціи, принятіе которой, конечно, ни мало не обязательно для насъ. Научной этимологіи не было у Индійцевъ, да и не могло быть, а потому понятно, что труды этихъ эксегетовъ вовсе не приводили къ правильному пониманію Ведъ. Во всякомъ случав, это стремленіе постигнуть истинный смыслъ Ведъ, стремленіе, которое не могло ув'єнчаться усп'єхомъ, при слишкомъ недостаточныхъ средствахъ, какими располагали , индійскіе ученые, заслуживаеть всякаго уваженія, темь более что уже въ эту отдаленную эпоху были люди, которые иначе относились къ священнымъ текстамъ и ко всякимъ попыткамъ объяснить ихъ. Толкование Ведъ эти люди считали совершенно безполезнымъ дъломъ; объяснение мантръ, говорилъ Каутса, не имъетъ смысла, потому что сами мантры безсмысленны: онв говорять о вещахъ невозможныхъ, онъ заключають въ себъ противоръчія, наконецъон'в непонятны (Nir. 1, 15). Эти и подобныя возраженія считаетъ своимъ долгомъ опровергнуть Яска; "не столбъ виноватъ въ томъ, что слёпой не видить его", говорить онь, между прочимь, "но самъ человъкъ причина этого" (1, 16). Наука стоитъ для Яски высоко; говоря о митніяхъ своихъ предшественниковъ и соглашаясь иногда съ ихъ противниками въ томъ, что то или другое объясненіе было ложно, Яска прибавляеть: "но пориданіе падаеть на отдъльнаго человъка (т. е. на его мнъніе), оно не касается науки" (1, 14).

Nâighantuka и Nirukta, служившія главнымъ основаніемъ для позднѣйшихъ индійскихъ комментаторовъ Ведъ, были изданы и объяснены Ротомъ <sup>161</sup>), который по справедливости можетъ считаться въ настоящее время лучшимъ знатокомъ Ведъ. Небольшая книжка, изданная имъ еще въ 1846 году: Zur Literatur und Geschichte des Weda, до сихъ поръ сохраняетъ свое значеніе и является очень полезною для каждаго, кто желаетъ ознакомиться съ древнѣйшимъ

<sup>161)</sup> Jäska's Nirukta sammt den Nighantavas herausgegeben und erläutert von Rudolph Roth. Göttingen. 1852.

періодомъ индійской литературы 162). Но главнымъ трудомъ Рота съ начала пятидесятыхъ годовъ была обработва Санскритскаго Словаря, издаваемаго имъ въ сообществъ съ петербургскимъ ученымъ Бётлингкомъ и при содъйствіи другихъ санскритистовъ, на средства русской Академіи Наукъ. Въ этомъ громадномъ словарѣ Роту принадлежитъ главнымъ образомъ все то, что касается объясненія словъ, извлеченныхъ изъ произведеній ведійской литературы, и никто другой, конечно, не сделаль въ этомъ отношении больше, чёмъ онъ. Ротъ установиль впервые правильный взглядъ на неудовлетворительность индійской традиціи въ діль толкованія Ведъ 168), и въ настоящее время всв ведисты согласны съ этимъ въ принципъ 164), хотя въ частностяхъ они и расходятся другъ съ другомъ. Последнимъ защитникомъ той теоріи, въ силу которой мы должны учиться пониманію Ведъ у индійскихъ комментаторовъ, былъ Гольдштюкеръ (On the Veda of the Hindus and the Veda of the "German School"), но въ оправдание ему можно сказать то, что самъ онъ, повидимому, никогда не занимался спеціально Ведами; иначе не могъ бы и онъ, наконецъ, не зам'втить, что индійскіе комментаторы вносять въ Веды новыя понятія, выработанныя бранманизмомъ, что въ толкованіи словъ они исходятъ или изъ позднъйшаго употребленія ихъ, или изъ этимологіи, выставленной гадательно и вовсе не научной. Опровержение теоріи Вильсона и Гольдштюкера и блистательную защиту того взгляда на индійскую традицію, который господствуеть теперь въ наукі, представиль въ недавнее время американскій ученый Whitney 165), извъстный не только какъ знатокъ Ведъ, но и какъ отличный лингвистъ 166). Но если мы и не можемъ принять индійскихъ эксегетовъ

<sup>162)</sup> Первымъ сочиненіемъ, которое познакомило европейскую науку съ Ведами, былъ трактатъ Кольбрука (Colebrooke) On the Vedas, напечатанный въ 1805 г. въ VIII томѣ Asiatic Researches и перепечатанный впослѣдствіи въ его Miscellaneous Essays.

<sup>163)</sup> См., между прочимъ, его статью: «Ueber gelehrte Tradition im Alterthum, besonders in Indien» въ XXI томъ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft.

<sup>164)</sup> Такъ, напр., Максъ Мюллеръ, который самъ издалъ комментарій Саяны къ Ригведѣ, говоритъ, что при переводѣ мѣстъ дѣйствительно трудныхъ онъ рѣдко находилъ помощь у этого комментатора (Rig-Veda translat. Preface, стр. XV).

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup>) Cm. ero Oriental and Linguistic Studies (New York. 1873.): «The Translation of the Veda.»

<sup>166)</sup> Популярныя лекцін его по языкознанію: Language and the Study of Language (Third edition. London. 1870.) желательно было бы вид'ять въ перевод'я на русскій языкъ.

нашими руководителями при объясненіи Ведъ, тімъ не меніве мы не должны, конечно, игнорировать ихъ и обязаны пользоваться ихъ трудами какъ однимъ изъ пособій <sup>167</sup>); за нами остается только право относиться такъ же критически къ этимъ трудамъ, какъ и къ объясненіямъ европейскихъ ученыхъ. Такимъ образомъ исходнымъ пунктомъ при современномъ толкованіи Ведъ служитъ не индійская традиція, но сопоставленіе всіхъ нараллельныхъ містъ и научная этимологія словъ, возможная при тіхъ средствахъ, какими обладаетъ теперь языкознаніе.

Главнымъ пособіемъ для меня служилъ Петербургскій Словарь. Въ Комментаріи я останавливаюсь на всёхъ мёстахъ, въ пониманіи которыхъ я отступаю отъ Рота, и привожу при этомъ его толкованіе, несогласное съ моимъ. Другимъ важнымъ пособіемъ быль для меня Словарь въ Ригведъ Грассмана, еще не оконченный 168); по методу и по многимъ частностямъ въ определении значения словъ этотъ трудъ служитъ продолженіемъ Петербургскаго Словаря Бётлингка и Рота. Многіе изъ стиховъ, пом'вщенныхъ мною здівсь, (съ нівоторыми варіантами) были переведены Бенфеемъ въ Nachträge und Verbesserungen въ его изданію Самаведы. Мой переводъ часто значительно разнится отъ Бенфеевскаго, но я счелъ излишнимъ перепечатывать въ примечаніяхъ этотъ последній, такъ какъ самъ Бенфей перевель бы теперь многое иначе, чемъ это было сделано имъ 27 лътъ тому назадъ. Достаточно взять для сравненія переводъ Ригвелы того же Бенфея, начатый имъ въ шестидесятыхъ годахъ, но, въ сожальнію, такъ скоро прерванный 169), чтобы убъдиться въ неизбъжности многихъ понравовъ, которыя внесъ бы теперь Бенфей въ свой прежній переводъ Самаведы. Припомнимъ, что въ 1848 году, когда вышло въ свътъ Бенфеевское изданіе Самаведы, не только не существовало Петербургскаго Словаря, но и самыя Веды не были еще изданы (за исключеніемъ Самаведы въ изданіи Стевенсона и отрывковъ изъ Ригведы и Бѣлой Яджурведы); глоссарій Бенфен къ Самаведъ долгое время служилъ необходимымъ пособіемъ для каждаго, кто желаль ознакомиться съ языкомъ Ведъ.

<sup>167)</sup> Я упомянуль выше, что въ коллекціи рукописей Burnell'а въ библіотекв India Office существуєть комментарій къ Агапуака Внаратасвамина. Этоть комментарій могь бы оказать мев, конечно, пользу, но, къ сожальнію, моє кратковременное пребываніе въ Лондон'в и незнакомство съ письменами grantha не позволили мив воснользоваться имъ.

<sup>168)</sup> Wörterbuch zum Rig-Veda. Я имълъ три выпуска этого Словаря.

<sup>169)</sup> См. журналъ Orient und Occident, издававшійся подъ редакціей Бенфея.

Транскрипція, употребляемая мною, общензв'єстна, и я зам'єчу здёсь только, что черезь ѝ я передаю анунасику (anunasika). Запатая указываеть на метрическое деленіе стиха 170). Ударенія, имъющія часто столь важное значеніе для пониманія извъстнаго мъста, разставлены по рук. А; С также имъетъ ударенія, но ставить ихъ не вездъ върно, а В писана безъ удареній. Система удареній въ Самаведъ очень сложна, но намъ достаточно, конечно, передавать удатту (udatta) и самостоятельную свариту (svarita), при чемъ для первой я употребляю знакъ акута, а для второй знавъ грависа (чисто условное обозначеніе). Одну изъ особенностей текста "раda" въ Самаведв составляетъ то, что односложныя слова, долженствующія им'єть удатту, часто являются зд'єсь безъ ударенія (въ "samhita" съ удареніемъ). Бенфей указываль уже на эту особенность 171) и заметиль при этомъ, что онъ не могь открыть правила, по которому удареніе то ставится, то не ставится на извъстномъ словъ. Для меня это явленіе остается точно такъ же необъяснимымъ, но я не позволилъ себъ отступать отъ рукописи, и тамъ, гдѣ А не имѣетъ ударенія, я не поставиль его и въ моемъ изданіи текста. 172). Очень можеть быть, конечно, что въ томъ или въ другомъ случав отсутствіе ударенія объясняется небрежностью рукописи, но я не имълъ никакихъ данныхъ, которыя позволили бы мив отличать здесь описку отъ того, что было следствіемъ какого-то правила или обычая. Замечу, однако, что А вообще не ошибается въ удареніяхъ.

Что касается моихъ указаній на стихи, повторяющіеся въ саннитахъ другихъ Ведъ, то я принялъ за правило, если стихъ встречается въ Ригведъ, ограничиваться одною этою ссылкою <sup>178</sup>); исключеніе сдълано только для стиховъ изъ purushasûkta, гдъ приведены и чтенія Атһарваведы, какъ особенно близкія къ нашимъ <sup>174</sup>). При

<sup>170)</sup> Въ текств «раda» это двленіе не обозначается въ рукописяхъ.

<sup>171)</sup> Die Hymnen des SV. Einleitung, crp. LXIV.

<sup>172)</sup> Такимъ образомъ односложныя слова, долженствующія имѣть удатту, часто совпадають въ моей транскрищій съ атонами; но это представляеть неудобство лишь для тѣхъ, кто не знакомъ съ языкомъ. Я не рѣшился ввести новый знакъ, такъ какъ это затруднило бы печатаніе.

<sup>172)</sup> Сопоставленіе съ другини Ведани легко сділать по тімъ Указателянь, которые поміншены въ Indische Studien.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup>) Я привожу цитаты въ текстѣ «samhitâ»; удареніе оставляю обыкновенно не обовначеннымъ.

ссылкахъ на Агалуа-Gana (AG.) я ограничивался обывновенно указаніемъ на тоть saman, въ которомъ изв'єстный стихъ является въ первый разъ; перечислять же всѣ новторенія и находиль тімъ боліве излишнимъ, что составъ этого сборника піснопівній изложенъ мною въ отдільной главъ.

ÂRANYAKA-SAMHITÂ.

## ÂRANYAKA-SAMHITÂ.

om, çrîganeçâya namah, çrîsâmavedâya namah, om 1).

- 1. índra  $\acute{g}$ yéshtham na $\acute{h}$   $\acute{d}$  bhara  $\acute{o}\acute{g}$ ishtham púpuri çráva $\acute{h}$ , yat dídhrkshema va $\acute{g}$ ra-hasta ródas $\acute{s}$  (íti)  $\acute{a}$  ubhé (íti) su-cipra paprå $\acute{h}$   $^{2}$ ).
- 2. índrah rdýâ ýágatah carshanîndm ádhi kshamd viçvá-rdpam yát asya, tátah dadâti dâçúshe vásdni codát rddhah dpa-stutam cit arvdk d0,
- 3. yásya idám  $\hat{a}$ -rá $\hat{g}ah$  yú $\hat{g}ah$  tu $\hat{g}$ é  $\hat{g}$ áne vánam svàr (íti), índrasya rántyam brhát  $^4$ ).
- 4. út uttamám varuna pdçam asmát áva adhamám vi madhyamám çrathaya, átha  $\hat{a}$ -ditya vraté vayám táva an- $\hat{a}$ gása $\hat{b}$  á-ditaye syâma  $\hat{b}$ ).
- 5. tváyâ vayám pávamânena soma bháre kṛtám vi cinuyâma çáçvat, tat nah mi-tráh váruṇah mâmahantâm á-ditih síndhuh pṛthivi utá dyâuh  $^6$ ).
  - 6. imám výshanam kynuta ékam it mâm 7).
- 7. sáh nah índraya yá $\acute{g}$ yave várunaya mar $\acute{u}$ dbhyah, varivah-vít pári srava  $^8$ ).

<sup>1)</sup> A: çrîganeçâya namah, çrîbhavânîçamkarâbhyâm namah.

<sup>2)</sup> AG. 1, 1, 24. — RV. 6, 46, 5: indra gyeshtham na â bharan (текстъ «pada»: bhara) ogishtham papuri çravah, yeneme citra vagrahasta rodasî obhe suçipra prah.

<sup>3)</sup> AG. 1, 2, 9 n 10.—RV. 7, 27, 3: indro râýâ ýagataç carshanînâm adhi kshami vishurûpam yad asti, tato dadâti dâçushe vasûni códad râdha upastutaç cid arvâk.

<sup>4)</sup> AG. 1, 2, 11. — Ath. V. 6, 33, 1: yasyedam â raģo yuģas tuģe ģanā vanam svah n r. g.

<sup>5)</sup> AG. 1, 2, 13. — RV. 1, 24, 15, гдѣ вторая часть стиха читается такъ: athâ vayam âditya vrate tavânagaso aditaye syâma.

# Омъ! Повлонение благословенному Ганешъ! Повлонение благословенной Самаведъ! Омъ!

#### Первая декада.

- 1. О Индра, принеси намъ наивеличайшую, наисильнъйшую, обильнъйшую славу, которую мы желали бы утвердить, о перунодержецъ, въ небъ и землъ, обоихъ мірахъ, о прекрасноланитный, щедрый!
- 2. Индра, царь живаго міра и людей на земль, изъ того обилія всякаго рода, какое есть у него, дасть чтущему его блага, быстро принося въ милостивый даръ все, о чемъ его молять.
- 3. Которому (т. е. "этому") Индрѣ, пособнику продолженія рода (собств. "потомства и рода"), принадлежить на небѣ это чудное, великое сіяніе, доходящее до облачнаго пространства.
- 4. Распусти у насъ, о Варуна, самыя верхнія путы, отвяжи самыя нижнія, развяжи самыя среднія! Тогда, о Адитья, въ служеніи теб'в да будемъ мы свободными отъ грѣха передъ (богинею) Алити!
- 5. Твоимъ пособіемъ (собств. "тобою" "черезъ тебя"), о Сома, свътло текущій (или "процъживающійся"), да будемъ мы всегда дълить добытое въ битвъ! Это да даруютъ намъ Митра, Варуна, Адити, Ръка (—Индъ), Земля и Небо!
  - 6. Этимъ сильнымъ сдълайте меня одного!
- 7. Ты (собств. "этотъ"), о благотворный, теки (собств. "теки кругомъ") къ нашему чтимому Индръ, къ Варунъ, къ Марутамъ.

<sup>6)</sup> AG. 2, 1, 7 m 8. — RV. 9, 97, 58.

<sup>7)</sup> AG. 2, 1, 13.

s) AG. 2, 1, 19. — Utt. 1, 1, 8, 2 = RV. 9, 61, 12.

- 8. end víçvāni aryāh ā dyumndni mdnushānām, síshāsantah vanāmahe <sup>9</sup>).
- 9. ahám asmi prathama-ģáķ rtásya pűrvam devébhyak a-mrtasya náma, yak mã dádāti sak it evá mã avat ahám ánnam ánnam adántam admi 10).—daçati 1.—
- 1. tvám etát adhárayah krshndsu róhinishu ca, párushnishu rúçat páyah  $^{11}$ ).
- 2. árúrucat ushásah přenih agriyáh ukshá mimeti bhúvaneshu vâýayúh, mâyâvínah mamire asya mâyáyâ nṛ-cákshasah pitárah gárbham â dadhuh 12).
- 3. índrah it háryoh sácâ sám-miçlah d vacah-yúh2â, índrah vah2h3 vah3h18).
- 4. índra v<br/>dýeshu nah aya sahásra-pradhaneshu ca, ugráh ugr<br/>đ<br/>bhih. átíbhih  $^{14}$ ).
- 5. práthah ca yásya sa-práthah ca ndma dnu-stubhasya havíshah havíh yat, dhâtdh dydtânât savitdh ca víshhoh ratham-tarám â da-bhâra vásishdhah d15)
- 6. ni-yútvân vâyo d gahi ayám cukráh ayâmi te, gántâ asi sun-vatáh grhám  $^{16}$ ).
- 7. yát  $\acute{g}\acute{a}$ yathâ $\rlap/\mu$  a-p $\acute{a}$ rvya mághavan v $\rlap/\tau$ tra-hátyâya, tat p $\rlap/\tau$ thiv $\acute{\epsilon}$ m aprathaya $\rlap/\mu$  tát astabhnâ $\rlap/\mu$  utá u dívam  $^{17}$ ).—daçati 2.—
- máyi várcah átha u yáçah átha u yagnásya yat páyah, parame-sthí pragd-patih diví dyam iva drahatu 18).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) AG. 2, 1, 19. — Utt. 1, 1, 8, 3 = RV. 9, 61, 11.

<sup>10)</sup> Аб. 2, 1, 34. — Nirukta XIV, 2, гдё въ одной изъ редакцій оказываются въріанты.

<sup>11)</sup> AG. 2, 2, 20—22. — RV. 8, 82, 13.

<sup>12)</sup> AG. 3, 1, 9 м 10. — Utt. 2, 2, 16, 3. — RV. 9, 83, 3, гдѣ, вмѣсто «mimeti bhuvaneshu», читается: bibharti bhuvanāni.

<sup>18)</sup> AG. 3, 1, 11. — Utt. 2, 1, 8, 2. RV. 1, 7, 2.

<sup>14)</sup> AG. 3, 1, 11. — Utt. 2, 1, 8, 3. RV. 1, 7, 4.

<sup>15)</sup> AG. 3, 2, 5 m 6. — RV. 10, 181, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) AG. 3, 2, 7. — RV. 2, 41, 2.

<sup>17)</sup> AG. 3, 2, 9—13. — Utt. 6, 2, 19, 1. — RV. 8, 78, 5, rgh, muchoro «uto divam», читается: uta dyam.

<sup>18)</sup> AG. 4, 1, 7. — Ath. V. 6, 69, 3, rgb, subcro «parameshthi», unrecres: tan mayi.

- 8. Черезъ него мы благочестивые, желающіе пріобръсти всь человъческія блага, вымаливаемъ (=получаемъ) ихъ.
- 9. Я—перворожденный отъ священнодъйствія (или "жертвоприношенія"), первое между богами проявленіе безсмертія; вто меня разводить, тотъ такимъ образомъ меня да насытить; я—ъда (—пища) ъду и ъдящаго ъмъ.

## Вторая денада.

- 1. Ты держаль въ небесныхъ коровахъ, черныхъ и красныхъ, это блестящее молоко.
- 2. Заблисталъ пеструнъ, предшествующій утренней зарѣ, мычить быкъ среди міровъ (или "созданій") могучій; чудотворную силу имѣющіе (или "чудесные искусники") творили его чудотворною силою, "отцы" (т. е. предки), взирающіе на мужей (—людей), положили зародышъ (дополни: "его чудотворною силою").
- 3. Индра имъетъ пару свътложелтыхъ коней и колесницу (?), запрягаемую словами стиха (или "молитвы"), Индра, перунодержецъ, золотой.
- 4. Индра, номогай намъ въ состязаніяхъ и въ войнахъ съ тысячью битвами, ты, сильный (именит. пад.) сильными пособіями!
- 5. Отъ блистающаго Дhатара и отъ Савитара и Вишну принесъ Васиштна пъснопъніе "rathantara", которое есть какъ-бы "havis" жертвы, расчлененной подобно ануштубну, и которому принадлежить распространенность и названіе "Пространное".
- 6 Приди, о Ваю (=Вѣтеръ), со своимъ цугомъ! Этотъ чистый (т. е. Сома) предложенъ тебъ. Ты ходишь въ домъ выжимающаго Сому.
- 7. Когда родился ты, о несравненный щедротодатель (т. е. Индра), на убіеніе Вритры, тогда распростерь ты землю и тогда утвердиль ты небо.

### Третья декада.

1. Праджапати во главъ стоящій да утвердить во миъ свъжесть силь (=,здоровье"), и величіе (или "достоинство"), и силу молитвы, ножобно тому какъ утвердиль онъ въ небъ небо!

- 2. sám te páyânsi sam u yantu vấgâh sam vfshnyâni abhimâti= sdhah, â-pydyamânah a-mftâya soma divî çrávânsi uttamdni dhi-shva 19).
- 3. tvám imdh ósha-dhth soma víçvth tvam apáh afanayah tvám gth, tvam th atanoh urú antáriksham tvam fyótishth vi támah vavartha th0).
- 4. agním  $\hat{i}$ de purá $\hat{j}$ -hitam ya $\hat{j}$ násya devám  $\hat{j}$ tví $\hat{j}$ am, hót $\hat{i}$ ram ratna-dh $\hat{j}$ tamam  $\hat{j}$ 1).
- 5. té amanvata prathamám náma gónâm trih saptá paramám  $^{22}$ ) náma ýânan, táh ýânatí h abhí anushata ksháh â-víh bhuvan aruhi h yáçasâ gávah  $^{23}$ ).
- 6. sám an-ydh yánti úpa yanti an-ydh sam-ânám ûrvám nadyàh pṛṇanti, tám u cúcim cúcayah didivdnsam apdm nápâtam úpa yanti dpah  $^{24}$ ).
- 7. d pra â agât bhadrd yuvatíh áhnah ketdn sam îrtsati, ábhût bhadrd ni-véçanî víçvasya  $\acute{g}$ ágatah rdtri <sup>25</sup>).
- 8. pra-kshásya výshṇaḥ arushásya nu máhaḥ pra nah vácaḥ vidáthā ģātá-vedase <sup>26</sup>), vāiçva-nardya <sup>27</sup>) matíḥ návyase çúciḥ sómaḥ iva pavate cdruḥ agnáye <sup>28</sup>).
- 9. víçve dev*dh* máma *çṛṇ*vantu ya*gn*ám ubhé (íti) ródasî (íti) ap*d*m nápât ca mánma, mã vah vácânsi pari-cákshyâni vocam sumnéshu it vah ántamâh madema <sup>29</sup>).
- 10. yáçah mã dyávâ pṛthivi' (íti) yáçah mã indra-bṛhaspati' (íti) yáçah bhágasya vindatu yáçah mã <sup>30</sup>) práti mucyatâm, yaçasvî' asyáh sam-sádah ahám pra-vaditá syâm <sup>31</sup>).
- 11. índrasya nu vîryani pra vocam yani cakara prathamani vagrî', áhan áhim ánu apáh tatarda prá vakshánah abhinat párvatanam 32).

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>) AG. 4, 1, 9. — RV. 1, 91, 18.

<sup>20)</sup> AG. 4, 1, 10. — RV. 1, 91, 22, гдв, вивсто «ataneh», читается: tatantha.

<sup>21)</sup> AG. 4, 1, 13. — RV. 1, 1, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Должно читать: param d? (См., однако, Комментарій.)

 $<sup>^{23}</sup>$ ) AG. 4, 1, 17. — RV. 4, 1, 16: te manvata prathamam náma dhenos trih sapta mátuh paramáni vindan, ta $\acute{g}$   $\acute{g}$ ánatír abhy anûshata vrâ âvir bhuvad arunir yaçasâ goh.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) AG. 4, 2, 3 и 4. — RV. 2, 35, 3, гдѣ, виѣсто «upa yanty âраћ», читается: pari tasthur âраћ.

<sup>25)</sup> AG. 4, 2, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Должно читать: gatá-vedasah.

- 2. Да соединатся съ тобою сила (собств. "соки"), быстрота, мощь побъждающаго противниковъ! О Сома, выбродивний для міра безсмертныхъ, теки на небо на самую высь!
- 3. Ты, о Сома, всё эти растенія произвель, ты—воды, ты—коровь, ты протянуль общирный воздухъ, ты отвориль тьму свётомъ.
- 4. Я славлю Агни, пуронита (Предпоставленнаго), божественнаго жреца при жертвоприношении, нотара наищедръйшаго.
- 5. Они древле открыли мыслію небесных в коровъ, трижды семь высшихъ видовъ (коровъ) познали они. Эти (т. е. коровы) ревомъ привътствовали знающія ихъ обиталища. Появились въ великолъпіи красныя небесныя коровы.
- 6. Одни потоки идутъ вмѣстѣ, другіе подлѣ (т.е. близко), общее вмѣстилище наполняютъ они. Свѣтлыя къ этому свѣтлому, блестящему сыну водъ (т. е. Агни) идутъ воды.
- 7. Выступила благодътельная юница, она желаетъ завладъть сінніемъ дня; стала благодътельная Ночь успоконтельницею всего живаго міра.
- 8. Величіе сильнаго краснаго богатыря (т. е. Агни) нашъ стихъ (собств. "слово") да прославитъ (?),—владычество Джатаведаса (т. е. Агни)! Къ гостю всъхъ людей (т. е. Агни) чистая молитва снова, будто Сома, свътло течетъ, пріятная для Агни.
- 9. Всѣ боги да услышатъ мое славословіе, Небо и Земля, оба, и сынъ водъ (т. е. Агни)—мое моленіе! Да не скажу я вамъ словъ, которыя должны бы быть презръны! Вашею благосклонностью мы, ваши близкіе, да будемъ наслаждаться!
- 10. Величіе меня, о Небо и Земля, величіе меня, о Индра и Брићаспати, величіе достоинства меня да постигнеть, величіе да облечется на меня! Полный величія да буду я глашатаемъ этого собранія!
- 11. Я стану воспъвать (—провозглашать) подвиги Индры, тъ, которые древле совершилъ перунодержецъ: онъ убилъ змъл, открылъ ходъ водамъ, пробилъ утробы горъ (т. е. облаковъ).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>) T. e. vâiçvânar*â* ya.

<sup>28)</sup> AG. 4, 2, 7. — RV. 6, 8, 1: prkshasya vrshno arushasya nû (тексть «pada»: nu) sahah pra nu vocam vidathâ ýâtavedasah, vâiçvânarâya matir navyasî çucih и т. д.

 $<sup>^{29}</sup>$ ) AG. 4, 2, 8. — ûha-gâna 9, 3, 12 (см. Бенфея Die Hymn. d. SV., стр. VIII), гдв кажется страннымъ чтеніе: sumneshvo antamâh. — RV. 6, 52, 14, гдh, вмhсто yagnamy, читается: yagniyâh.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Должно читать: me?

<sup>31)</sup> AG. 4, 2, 12.

<sup>32)</sup> AG. 4, 2, 17. — RV. 1, 32, 1.

- 12. agníh asmi ýánmaná gátá-vedáh ghrtám me cákshuh a-mrtam me ásán, tri-dhátuh arkáh ráýasah vi-mánah á-ýasram ýyátih havíh asmi sárvam <sup>33</sup>).
- 13. pdti agníh vipáh ágram padám veh pdti yahváh cáranam suryasya, pdti ndbhû saptá-cîrshûnam agníh pdti devdnům upa-mádam rshváh 34).—dajati 3.—
- 1. bhr $d\acute{g}$ anti <sup>35</sup>) agne sam-idhāna didivak  $\acute{g}$ ihvd carati anták āsáni, sak tvam nak agne páyasā vasu-vít rayím várcak drcé dāk <sup>36</sup>).
- 2. vasantáh it nu rántyah grîshmáh it nu rántyah, varsháni ánu carádah hemantáh cícirah it nu rántyah <sup>37</sup>).
- 3. sahásra-çírshāh púrushah sahasra-aksháh sahásra-pāt, sah bhimim sarvátah vrtvd áti atishihat daça-a $\bar{n}$ gulám  $^{38}$ ).
- 4. tri-pdt ûrdhváh ut âit púrushah pddah asya ihá abhavat púnar (íti), táthá ví-sva $\bar{n}$  <sup>89</sup>) ví akrámat açana-anaçané (íti) abhí <sup>40</sup>).
- 5. púrushah evá idám sárvam yat bhútdm yat ca bhávyam, pádah asya sárvá bhûtáni tri-pát asya a-mítam diví 41).
- 6. tdvān asya mahimd tátak  $\acute{g}$ ydyān ca pdrushak, utá a-mrtatvá-sya  $\ell$ 'cānak yat ánnena ati-róhati  $^{42}$ ).
- 7. tátah vi-rdt agâyata vi-rdgah ádhi pdrushah, sah gâtáh áti aricyata paccdt bhdmim átha u puráh <sup>48</sup>).
- 8. mánye vâm dyâvâ-pṛthivî (íti) su-bhógasâu yế (íti) áprathethâm á-mitam abhí yóganam, dydvâ-pṛthivî (íti) bhávatam syoné (íti) tế (íti) nah muncatam ánhasah 44).

<sup>- 33)</sup> AG. 5, 1, 2.— RV. 3, 26, 7, гдъ вторая половина стиха читается такъ: arkas tridhâtû (текстъ «pada»: tri-dbâtu*h*) raýaso vimâno 'ýasro gharmo havir asmi nâma.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>) А.С. 5, 1, 3.—RV. 3, 5, 5, гдѣ начало стиха читается такъ: pâti priyam ripe agram ж т. д.

<sup>35)</sup> A unters ошибочно bhr $\hat{a}\hat{g}$ anti.

<sup>36)</sup> AG. 5, 1, 5.

<sup>37)</sup> AG. 5, 1, 9.

<sup>38)</sup> Аб. 5, 1, 13. — RV. 10, 90, 1, гдъ, виъсто «sarvatah», читается: viçvatah. Послъднее чтеніе является и въ Ath. V. 19, 6, 1, между тъмъ камъ Våg. Samh. 31, 1 инъетъ sarvatah.

 $<sup>^{39})</sup>$  T. e. víshva $ar{n}$ . Мы бы разділили это слово на vishu-a $ar{n}$ , между гінь какь составители текста «pada» сближали его сь глаголомі sva $\dot{n}\dot{g}$ .

<sup>40)</sup> AG. 5, 1, 14. — RV. 10, 90, 4, гдѣ, виѣсте «açanânaçane», читается: sâçanânaçane. Ath. V. 19, 6, 2 имѣстъ açanânaçane anu.

<sup>41)</sup> AG. 5, 1, 15. — RV. 10, 90, 2a + 36; вийсто «bhâvyam» вдёсь читается: bhavyam, но въ Ath. V. 19, 6, 4: bhâvyam.

- 12. Я Агни, по природъ (или по "происхожденио") Джатаведасъ. "Грита"—мой глазъ, "амрита"—мой роть, тройной гимнъ, проникающій облачное пространство,—мой непреходящій свыть: н—вся жертва.
- 13. Охраняеть Агни верхушку вытки, мыстопребывание птицы, охраняеть Великій путь солнца; охраняеть у алтаря Агни стихъ "семиголовый", охраняеть Высокій предметь наслажденія (собств. "наслажденіе") боговъ.

# Четвертая декада.

- 1. Сверкающій твой языкъ, о Агни пламенный, свѣтлый, движется внутри рта. Ты (собств. "этотъ ты"), о Агни, своею силою, о благодѣтельный, дай намъ видѣть богатство и благоденствіе.
- 2. Весна прелестна, лъто прелестно,—за дождевой порою осень, зима,—прохладное время года прелестно.
- 3. Тысячу головъ имъетъ Пуруша, тысячу глазъ, тысячу ногъ. Онъ, обхвативъ (—окруживъ) со всъхъ сторонъ землю, высился на десять пальцевъ.
- 4. Три шага дѣлающій (—тремя шагами) поднялся вверхъ Пуруша; одна нога его оставалась здѣсь. Такъ раздѣлился онъ на двѣ стороны: ѣденіе и Неѣденіе.
- 5. Пуруша, по истинъ, есть все это, что произошло и что имъетъ произошти. Нога его—всъ существа. Въ три шага (собств. "въ три ноги", т. е. мърою) его святое жилище на небъ.
- 6. Такова его (Пуруши) громадность! Но и еще больше Пуруша. И надъ безсмертиемъ властвуетъ онъ, возрастая отъ пищи.
- 7. Отъ него родилась Вираджъ, отъ Вираджи Человътъ. Этотъ, рожденный, одолълъ землю (=получилъ господство надъ землею) и сзади и спереди.
- 8. Чту васъ, Небо и Земля, прекрасно питающія, васъ, которыя распростерлись на неизм'вримое пространство. О Небо и Земля, будьте милостивы! Вы оба (собств. "эти оба") освободите насъ отъ б'ядствія!

 $<sup>^{42}</sup>$ ) AG. 5, 1, 16. — RV. 10, 90, 3a + 26; вивсто «tâvân» здёсь читается: etávân (въ Ath. V. 19, 6, 3: tâvanto asya mahimânas), я вивсто «tatah» стоить atah (въ Ath. V. tatah).

<sup>43)</sup> AG. 5, 1, 17. — RV. 10, 90, 5, гдв, вивсто «tatah», читается: tasmât.

<sup>44)</sup> AG. 5, 1, 19. — Ath. V. 4, 26, 1a + 26: manve vâm dyavâprthivî subhogasau ye aprathetham amita yoganani, dyavaprthivî bhavatam me syone и т. д.

- 9. hárí te indra çmáçr $\hat{u}$ ni utá u te harítâu hár $\hat{i}$  (íti), tam tvâ stuvanti kaváya $\hat{h}$  parush $\hat{d}$ sa $\hat{h}$  vanárgava $\hat{h}$  <sup>45</sup>).
- 10. yát várcah híranyasya yat vâ várcah gávám utá satyásya bráhmanah várcah téna má 46) sám srádmasi 47).
- 11. sáhah tat nah indra daddhi ógah í'çe hi asya mahatáh vi—rapçin, krátum na nymmám sthá-viram ca vágam vytréshu çátrûn su-hánâ <sup>48</sup>) kydhi <sup>49</sup>) nah <sup>50</sup>).
- 12. sahá-ṛshabhāḥ sahá-vatsāḥ ut-éta víçvā rūpáṇi bíbhratiḥ dvi— ūdhnāḥ, urúḥ pṛtháḥ ayám vaḥ astu lokáḥ imáḥ ápaḥ su-prapāṇáḥ iha sta 51).—daçati 4.—
- 1. ágne dyû $\dot{n}$ shi pavase  $\dot{a}$  suva úr $\dot{y}$ am ísham ca na $\dot{n}$ , åré bådhasva ducchúnām  $^{52}$ ).
- 2. vi-bhr $\acute{a}t$  brhát pibatu somyám mádhu  $\acute{a}$ yu $\acute{h}$  d $\acute{a}$ dhat ya $\acute{g}n\acute{a}$ -patâu ávi-hrutam, v $\acute{a}$ ta- $\acute{g}a$ ta $\acute{h}$  yá $\acute{h}$  abhi-rákshati tmánâ pra- $\acute{g}a\acute{h}$  piparti bahudh $\acute{a}$  vi râ $\acute{g}$ ati  $^{58}$ ).
- 3. citrám devánâm ut agât anîkam cákshuh mi-trásya várunasya agnéh, â aprâh dyávâ pṛthivî' (íti) antáriksham súryah âtmá  $\acute{g}$ ágatah tasthúshah ca.  $^{54}$ ).
- 4.  $\acute{a}$  ayám gâu $\rlap{h}$  pṛcni $\rlap{h}$  akram $\acute{a}$ t ásadat mât $\acute{a}$ ram purá $\rlap{h}$ , pitáram ca pra-yán svàr (íti)  $^{55}$ ).
- 5. antár (íti) carati rocan $\vec{a}$  asyá pra-ân $\vec{a}$ t <sup>56</sup>) apa-anat $\vec{i}$ , vi akhyat mahishá $\vec{b}$  dívam <sup>57</sup>).
- 6. trincát dháma vi râýati vák patamgáya dhíyate, práti vástoh áha dyúbhih  $^{58}$ ).

<sup>45)</sup> AG. 5, 1, 22.

<sup>46)</sup> Должно читать: imâm?

<sup>47)</sup> AG. 5, 2, 3.

<sup>48)</sup> Должно читать: su-hanân.

<sup>49)</sup> Текстъ «samhitâ»: kṛdhî.

<sup>50)</sup> AG. 5, 2, 17.

<sup>51)</sup> AG. 5, 2, 19.

 $<sup>^{52}</sup>$ ) AG. 6, 1, 5. — Utt. 6, 3, 10, 3 = 7, 1, 12, 1 (приведено только начало стиха). RV. 9, 66, 19.

<sup>53)</sup> AG. 6, 1, 7. — Utt. 6, 3, 5, 1.—RV. 10, 170, 1, гдѣ, вмѣсто «piparti bahudhâ», читается: puposha purudhâ.

<sup>54)</sup> AG. 6, 1, 19.—RV. 1, 115, 1.

<sup>55)</sup> AG. 6, 2, 7. — Utt. 6, 1, 11, 1. RV. 10, 189, 1.

<sup>56)</sup> T. e. prân $\hat{a}$ t.

- 9. Свътложелтая у тебя борода, Индра, и свътложелтые у тебя оба коня "hapu". Таковаго тебя славять мудрые мужи и грубые динари.
- 10. Тёмъ блескомъ, какой есть въ волотё, или тёмъ блескомъ, какой есть въ небесныхъ коровахъ, и (блестящею) силою дёйствительной (т. е. оказывающей дёйствіе) молитвы да снабдимъ мы меня! (См. Комментарій).
- 11. Силу эту дай намъ, Индра, мощь, ибо владъенть ею великою, о преисполненный силы! Кавъ способность, такъ и мужество, и обильную добычу дай намъ! Въ битвахъ сдълай намъ враговъ легко поражаемыми!
- 12. Съ бывами и съ телятами выйдите (т. е. "покажитесь") вы носящія (т. е. "им'вющія") всякіе образы, о двухъ-выменныя! Широкій и пространный этотъ міръ да будеть вашъ! Этими водами, прекрасное питье дарующими, будьте зд'всь!

#### Пятая декада.

- 1. О Агни, ты очищаешь жизненную силу: пошли намъ соки и крѣпость, прогони прочь несчастіе!
- 2. Великій сладостный сокъ Сомы, дарующій устроителю жертвы долгольтіе несокрушимое, да пьеть онъ, блестящій! О нъ, который, погоняемый вътромъ (или "быстрый какъ вътеръ"?), даеть собою охрану, питаетъ созданія, властвуетъ подъ многими образами.
- 3. Взошло свътлое лице боговъ, глазъ Митры, Варуны и Агни. Небо, землю и воздухъ наполнило Солнце, душа міра движущагося (т. е. "одушевленнаго") и неподвижнаго.
- 4. Вотъ выступилъ пестрый быкъ; онъ помъстился передъ Матерью (т. е. Землею) и близъ (собств. "приближаясь къ") Отца (т. е. Неба) въ свътломъ эсиръ.
- 5. Въ срединъ движется Свътлая (т. е. Ушасъ, Утренняя Заря), испускающая послъднее дыханіе отъ его дыханія. Освътилъ Могучій небо.
- 6. Тридцать жилищъ (или "областей") освъщаетъ онъ,—стихъ (собств. "слово") къ Крылатому (т. е. Солнцу) обращается,—при разсвътъ своими лучами.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup>) A. G. 6, 2, 8. -- Utt. 6, 1, 11, 2. RV. 10, 189, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) AG. 6, 2, 9. — Utt. 6, 1, 11, 3. RV. 10, 189, 3.

- 7. ápa tye tâyávah yathâ nákshatrâ yanti aktúbhih, súrâya viçva= cakshase. 59).
- 8. ádrçran asya ketávah vi raçmáyah gánân ánu, bhragantah agnáyah yathâ  $e^{0}$ ).
- 9. taránih viçvá-darçatah  $\acute{g}$ yotih-k $\acute{r}$ t asi sûrya, víçvam â bhâsi rocanám  $^{61}$ ).
- 10. prati-á $\bar{n}$  devánâm víçah prati-á $\bar{n}$  ut eshi mánushân, prati-á $\bar{n}$  víçvam svàh dṛçé  $^{62}$ ).
- 11. yéna pâvaka cákshasâ bhuranyántam  $\acute{g}$ ánân ánu, tvam varuna páçyasi  $^{68}$ ).
- 12. ut dyam eshi rá $\acute{g}$ a $\acute{h}$  p $\acute{r}$ thú á-ha mímana $\acute{h}$  aktúbhi $\acute{h}$ , pácyan  $\acute{g}$ anmani súrya  $^{64}$ ).
- 13. áyukta saptá çundhyúvah saráh ráthasya naptryàh, tábhih yáti svá-yuktibhih 65).
- 14. saptá tvů harítah ráthe váhanti deva sárya, cocíh-keçam vi—cakshana 66).—daçati 5.—

# Mahânâmnî 67).

- I 68). 1. vidáh maghavan vidáh 69); gätúm ánu çansishah díçah; çíksha 70) çacînām pate, párvinám puru-vaso 71).
- 2. åbhíh tvam abhíshtibhih, svàh na ancúh; prá-cetana prá cetaya, índra dyumnáya nah ishé.
- 3. evá  $^{72}$ ) hi çakráh, râyé v $d\hat{y}$ âya va $\hat{y}$ rivah, çávishtha va $\hat{y}$ rin  $r\hat{n}\hat{y}$ áse, má $\hat{n}$ hishtha va $\hat{y}$ rin  $r\hat{n}\hat{y}$ áse; â yahi píba mátsva.
- II. 4. vidáh râyé su-vi'ryam, bhúvah váganam pátih vágan ánu; mánhishtha vagrin rngáse, yah cávishthah cáranam.

<sup>59)</sup> AG. 6, 2, 11. — RV. 1, 50, 2.

<sup>60)</sup> AG. 6, 2, 12. — RV. 1, 50, 3, гдв, вивсто «adygran», читается: adygram.

<sup>61)</sup> AG. 6, 2, 13. — RV. 1, 50, 4.

<sup>62)</sup> AG. 6, 2, 14. — RV. 1, 50, 5.

<sup>63)</sup> AG. 6, 2, 14. — RV. 1, 50, 6.

<sup>64)</sup> AG. 6, 2, 15. — RV. 1, 50, 7, гдв, вивсто «ut», читается: vi.

<sup>65)</sup> AG. 6, 2, 16. — RV. 1, 50, 9, гдв, вивсто «партгуаф, читается: партуаф.

<sup>66)</sup> AG. 6, 2, 16. — RV. 1, 50, 8.

<sup>67)</sup> Всѣ стихи, составляющіе Mahánámnî, являются также и въ АG., какъ приложеніе, но въ музыкальной транскрипціи.

<sup>68)</sup> Дъленіе на строфы принадлежить мив; въ рукописяхь оно не обозначается.

<sup>69)</sup> Чтобы сдёлать метрическій составь этихь стиховь (см. Комментарій) болѣе яснымъ, я ставлю запятую послѣ каждой «пады» (рада), между тѣмъ какъ точка

- 7. Воть звъзды уходять, будто воры, вмёстё съ ночью отъ всевидящаго Солица
- 8. Появились его сіяніе и лучи у (т. е. "среди") людей, будто сверкающіе огни.
- 9. Ты, о Солице, неустанно движенься (собств. "движущееся"), всёми видимое, свётъ производящее. Все небо освёщаемь ты.
- 10. Обращенное въ жилищамъ (или "въ родамъ") боговъ, обращенное въ людямъ восходишь ты, обращенное во всему небу, дабы оно видимо было (собств. "для видънія всего неба").
- 11. Которымъ глазомъ (т. е. "этимъ глазомъ"), о овътлый, на коношащійся людь ты смотришь, о Варуна.
- 12. Ты восходищь на небо и на шировое облачное пространство, отмъривая дни съ ночами и взирая на существа, о Солице.
- 13. Запрягло себъ Солнце семь свътлыхъ (или "преврасныхъ") дочерей колесницы; съ ними, которыя запрягаются сами собою, идетъ оно.
- 14. Семь свътложелтыхъ лошадей везутъ тебя въ колесницъ, о божественный Сурья (=Солице), тебя, пламенно-волосаго, о далеко-видящій.
- I. 1. . . . . о Щедрый (т. е. Индра), по нашей пъсни благослови страны свъта, будь готовъ на помощь, о владътель пособій, обильныхъ, о обильныя сокровища имъющій!
- 2. Этими пособіями ты, —Сома будто свѣтлое небо, —о свѣтящій, освѣщай насъ для нашего благоденствія!
- 3. Ей-ей могучъ онъ (т. е. Индра)! Для владънія кръпостью силь (?), о перунодержець, о наисильнъйшій перунодержець, устремись къ намъ, о наищедръйшій перунодержець, устремись къ намъ! Приди, пей, наслаждайся (т. е. Сомок)!
- И. 4. Получай во владъніе богатырскую силу, будь владыкою битвъ (?), согласно съ желаніями! О наищедръйшій перунодержецъ, устремись къ намъ, ты (собств. "который"), наисильнъйшій изъсильныхъ (или "изъ богатырей")!

съ запятою обозначаетъ здъсь дъленіе стиха на полустишія; выше въ томъ же значеніи я употреблядъ запятую.

<sup>70)</sup> Тексть «samhitâ»: çikshâ.

<sup>71)</sup> T. e. purûvaso.

<sup>72)</sup> Текстъ «samhitâ»: evâ.

- 5. yáh mánhishthah maghónam, angúh na cocíh; cíkitvah abhí nah naya, índrah vidé tam u stuhi.
- 6. î'çe hi çakráh, tam ûtáye havâmahe, gétâram á-parâgitam, sah nah svarshat áti dvíshah; krátuh chándah rtám brhát.
- III. 7. índram dhánasya sátáye havámahe, gétáram á-parágitam; sah nah svarshat áti dvíshah, sah nah svarshat áti dvíshah.
- 8. púrvasya yat te a-drivah, ançúh mádáya; sumné á dhehi nah vaso, púrtíh çavishtha çasyate.
- 9. vaçî' hi çakráh, nûnám tam návyam sanyáse, pra-bhó gánasya vṛtra-han, sam-aryéshu bravâvahâi; çứrah yah góshu gácchati, sá-khâ su-cévah á-dvayuh.
- evá  $^{78}$ ) hi evá, evá hi agne, evá hi indra, evá hi půshan, evá hi devâh, om, evá hi devâh.

<sup>73)</sup> Тексть «samhitâ» ниветь здёсь и далёе: evâ.

<sup>74)</sup> Рук. А ставить послів этого воззванія цифру 10.

- 5. Того (—Индру), который есть наищедръйшій изъ щедрыхъ, —пламенный блескъ будто Сома,—о сінющій, приведи къ намъ! Индра присутствуетъ (?). Его славь!
- 6. Властвуетъ бо Могучій (т. е. Индра). Его призываемъ мы на помощь, побъдителя непобъдимаго. Онъ да проведетъ насъ надъврагами! Благоговъніе, хвалебнан пъснь, великое священнодъйствіе.
- III. 7. Индру для дарованія намъ богатства (или "добычи") призываемъ мы, побъдителя непобъдимаго. Онъ да проведетъ насъ надъ врагами! Онъ да проведетъ насъ надъ врагами!
- 8. То, что есть у тебя древняго, о камнедержецъ (т. е. Индра),—Сома для наслажденія предлагается,—даруй намъ милостиво, о благой! Вознагражденіе тебъ объщается, о пресильный!
- 9. Властитель бо Могучій (т. е. Индра). Теперь мы оба да обратимъ въ собраніяхъ нашу рѣчь къ тебѣ вѣчно юному, о владыко люда, о убійца Вритры! Онъ—богатырь, который ходитъ къ небеснымъ коровамъ, другъ премилый, прямодушный (собств. "не двойственный").

Ей-ей! Ей-ей, Агни! Ей-ей, Индра! Ей-ей, Пушанъ! Ей-ей, боги! Омъ! Ей-ей, боги!

. •

# комментарій.

«Онъ»—восклицаніе, употребляемое въ началѣ и въ концѣ священныхъ текстовъ. Ганеша, предводитель свиты бога Шивы, удаляетъ всякія препятствія; въ Ведахъ не извѣстенъ.

#### . Первая декада.

1 ст.—Слово риригі, варіанть при раригі, встрівчается злівсь въ первый разъ; срав. рит-раг "наполнять". Нрилагат. рарга "щедрый" также не помъщено въ Петерб. Слов., но значение этого слова въ нашемъ стихъ ясно; кор. pra par "наполнять". Срав. раргі "щедрый", а равно -- рга "наполняющій" въ концѣ сложныхъ словъ: antarikshapra (наполняющій воздухъ), carshanipra (наполняющій людей, именно дарами), катарга (исполняющій желаніе) и т. д. Въ соотвітствующемъ мість Ригведы prds есть глагольная форма (съ удареніемъ, такъ какъ стоитъ въ придаточномъ предложеніи), и вся вторая половина стиха должна быть переводима такъ: "которою (т. е. славою), о светлый перунодержецъ, ты наполнилъ бы небе и землю, оба міра, о прекрасноланитный." Последняя "пада" (рада, муж. р.) 1) въ стихе Ригведы начинается, вонечно, съ префикса  $\hat{a}$  (относится къ глаголу pras), и метръ (brhatî) требуеть читать здёсь pras какъ prass, но въ Ar. мы должны делить стихъ иначе, такъ какъ а здесь не префиксъ, но предлогь, который не можеть быть отделяемъ отъ предшествующаго rodasi 2). Отсюда следуеть, что rodasi а должно быть чи-

<sup>1)</sup> Pâda есть составная часть стиха.

<sup>2)</sup> Предлогъ а въ ведійскихъ стихахъ имъетъ винительн. падежъ всегда передъсобою.

таемо въ три слога, и подобнымъ же образомъ въ четвертой падъ слово рарг $\hat{a}$  в произносится какъ трехсложное, т. е. раргааз (срав. praas въ Ригведъ). Послъднее не требуетъ, особеннаго поясненія, такъ какъ а очень часто произносится въ Ведахъ аа (иногда  $\hat{a}$ а или  $a\hat{a}$ ). Что же касается чтенія rodas $\hat{i}$   $\hat{a}$  въ три слога, то оно можеть быть достигнуто двоякимъ образомъ: или черезъ обращеніе  $\hat{i}$  въ y, или черезъ синицезу  $\hat{i}$  (которое переходить вь i) и  $\hat{a}$ . Противь перваго можно было бы замѣтить, что  $\hat{i}$ въ окончаніи двойствен. числа есть "pragrhya", т. е. не подлежитъ законамъ "sandhi"; но исключенія изъ этого правила были изв'єстны уже авторамъ древнеиндійскихъ трактатовъ о фонетикъ Ведъ, и мы съ своей стороны имбемъ, конечно, право распространять эти исключенія и на такіе случаи, которые не указаны въ Пратишакньяхь, какъ скоро метръ настоятельно требуеть того. Поэтому, напр., Кунъ 3) въ ст. Ригведы 3, 6, 10 измѣняетъ práci въ prácy (praci adhvareva), и это же можеть быть принято въ ст. Ar. 5, 9=RV. 6, 52, 14 для слова rodasî: ubhe rodasî (=rodasy) apâm  $\operatorname{nap} \hat{a} t$  са manma. Но въ нашемъ мъстъ противъ обращенія  $\operatorname{rodas} i$   $\hat{a}$ въ rodasy  $\hat{a}$  можно замътить, что предпослъдній слогь пады (a neредъ sy) получается въ такомъ случав долгій, между тёмъ какъ метръ требуетъ здёсь краткаго слога. Правда, наше знакомство съ ведійскою метрикою пока еще такъ недостаточно, что нашлось бы оправданіе и для этой неправильности: Кунъ указываеть на два примъра, въ которыхъ группа sy не дълаетъ позиціи, и подобное же явленіе наблюдаеть онъ для су 4). Я считаю, однако, болье върнымъ не опираться на эти аналогіи и предпочитаю для нашего стиха то объясненіе, къ которому часто прибъгаетъ Максъ Мюллеръ 5), т. е. синицезу. Можетъ быть, Максъ Мюллеръ даетъ уже слишкомъ большое значение синицезъ въ Ведахъ, но въ нъкоторыхъ случаяхъ, какъ мнѣ кажется, действительно, трудно обойтись бесъ нея.

Didhrkshema есть желательное наклонение дезидератива отъ darh; въ Петерб. Слов. этой формы нътъ.

Rodas to obhe (т. е. a ubhe) значить собственно: "до неба и земли, обоихъ міровъ".

<sup>3)</sup> Beiträge IV, 199.

<sup>4)</sup> Beiträge III, 457.

<sup>5)</sup> Rig-Veda-Sanhita translat. and explain. I, Preface.

2 ст. Форму со dát я объясняю какъ причастіе настоящ. врем. или, точнье, какъ двепричастіе. Въ Ведахъ извъстны и другіе примъры подобнаго употребленія причастной формы на — at (срав. Бенфея Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache стр. 310, примъч. 5). Въ формъ со dát страннымъ кажется то, что удареніе стоитъ здѣсь на послѣднемъ слогъ, а не на первомъ, какъ бы слѣдовало ожидать, но подобный же примъръ представляетъ и ведійск. дѣепричастіе dravát (см. напр. RV. 1, 2, 5; 1, 44, 7 и др.), въ которомъ точно такъ же нельзя видъть причастія аориста, какъ и въ соdát, ибо "гуна" была бы въ такомъ случат не объяснима. Неправильность ударенія въ соdát, при основъ настоящ. времени со́да, — была причиною того, что и въ сложеніи съ отрицаніемъ а— въ асоdát (см. асоdátе въ RV. 5, 44, 2) удареніе осталось на томъ же слогъ и не было перенесено на а privativ., какъ бы слѣдовало ожидать, согласно съ общимъ правиломъ.

Что касается формы códat, употребленной въ соотвътствующемъ мъстъ Ригведы, то Грассманъ (Wörterbuch zum Rig-Veda) вилитъ здъсь сослагательн. наклоненіе; можетъ быть, однако, это также причастіе, съ удареніемъ, измѣненнымъ по общему правилу т. е. по аналогіи.

Форма ksham  $\hat{a}$  встречалась до сихъ поръ безъ предлога ("на земле"), между темъ какъ въ нашемъ стихе она стоитъ съ adhi. Обыкновенно объясняютъ ksham $\hat{a}$  какъ творительн. падежъ отъ основы ksham, но значеніе "на земле" позволяло бы видёть здёсь мёстный падежъ, не отъ основы ksham (мёстный падежъ отъ ksham есть kshami; см. соответствующій стихъ Ригведы), но отъ ksham $\hat{a}$ ; то обстоятельство, что сущ. ksham $\hat{a}$  "земля" встречается лишь въ новомъ языке, не доказываеть еще поздняго происхожденія этого слова, и ведійск. kshm $\hat{a}$  во всякомъ случае предполагаетъ существованіе боле древняго ksham $\hat{a}$ . Бенфей  $\hat{a}$ ) указываль на то, что имена существит. на  $\hat{a}$  и на  $\hat{a}$  могуть иметь въ Ведахъ въ окончаніи мёстн. пад. ед. ч.:  $\hat{a}$ ; Боллензенъ  $\hat{a}$ ) еще боле обобщиль это явленіе и впалъ, конечно, въ ошибку; но Бетлингкъ и Ротъ, а равно Грассманъ, повидимому, не признають такого окончанія

<sup>6)</sup> Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache, crp. 301.

<sup>7)</sup> Zeitschrift der Deutschen Morgenländisch. Gesellschaft, XXII: Die Lieder des Parâçara.

мъстнаго пад. въ основахъ на -a и на  $-\hat{a}$ . Это окончаніе  $\hat{a}$  мы, дъйствительно, встръчаемъ въ Ведахъ въ основахъ на —i, тавъ что со стороны теоретической ничто не препятствуеть допустить его существованіе и въ другихъ именахъ. Я долженъ заметить, однако, что для меня этотъ вопросъ не выясненъ, ибо нътъ ни одного примъра, гдъ было бы положительно необходимо признать въ формв на  $-\hat{a}$ , отъ существительн. на -a или на  $-\hat{a}$ , мъстный падежь, и, напр.,  $guh \hat{a}$ , madhy $\hat{a}$  объяснеются также какъ творительные падежи. Равнымъ образомъ и относительно формы  $k \operatorname{sham} \hat{a}$ нельзя утверждать, чтобы это быль мъстный над.; по значению, правда, мы легко могли бы признать его здёсь, но срав. форму kshmaya "на земль", "на землю", въ которой во всякомъ случав должно вид $\dot{\mathbf{x}}$ ть творительный (т. е. соціативный). Если и kshamdесть также творительн. падежъ, въ такомъ случав должно обратить вниманіе на соединеніе его съ предлогомъ adhi; до сихъ поръ намъ извъстно было употребление adhi съ творит. пад. только въ adhi shnuna, adhi shnubhis (отъ snu=sanu "вершина").

Нарвчіе arvāk выражено въ моемъ переводь префиксомъ "при"—; arvāk есть собственно средній родь отъ прилагат. arvānć "обращенный къ, идущій къ, приближающійся" (противоположно рагаnє). Ясно, что вторая часть этого слова есть то же anє ("склонять"), что въ рагаnє, рratyanє, udanє и т. д.; первою же частью мы должны признать основу arva, являющуюся также въ существит. arvāvat "близость". Я потому останавливаюсь здысь на \* arva, что происхожденіе этого слова до сихъ поръ, какъ кажется, не объяснено, хотя оно вполны понятно. Прилагательн. \* arva образовано изъ нарычія—предлога ar "къ, при" в), который не сохранился въ санскриты, но извыстень изъ другихъ индоевропейскихъ языковъ; срав. латинск. ar, ar— в), кельтск. ar, ar—, air, air— и т. д., осетинск. аг—, ег— "при—", армянск. аг, напр. въ аг is

s) Относительно суф. —va срав., напр., atîva «чрезвычайный», изъ ati (+iva) или \* atî (+va); по моему мизнію, частицы, оканчивающіяся на гласную, могли имать въ индоевропейскомъ языка эту гласную краткою и долгою. См. объ этомъ ниже.

<sup>9)</sup> Корсенъ (Aussprache, Vocalismus und Betonung der lateinisch. Sprache, второе изданіе, I, 238) объясняеть лат. аг изъ аd, но мив это кажется лишнимъ, въ виду другихъ индоевроп. языковъ. Срав. Потта Etymologische Forschungen, второе изданіе, I, 698 и слёд.

"мнъ", латышск. ar "съ", собств. "у, при" (срав. brêc 10) ar galvu "страдаетъ головою", нъмецк. an Kopfschmerzen), подобно тому какъ и гаэльск. air значить, между прочимъ, "съ" 11). Сюда же отношу я вивств съ Поттомъ и латышск. ari, ar "также" (ari, вельтск. are: ar=ani: an и т. д.), равно какъ и ir=лит. ir "также, и", гдъ замъчается, однако, переходъ a въ i, можетъ быть очень древній (срав. ли, али, или). Въ литовскомъ изыкъ нашъ предлогъ сохранился лишь въ словъ alvaras дрога, т. е. продольный брусь у повозовъ для связки передней оси съ заднею, = прусск. arwarbs (въ Словарѣ); на основаніи литовск. per-varas id., а также чешск. rozvora, на которое указываеть Бурда 12), легко признать присутствіе префикса и въ alvaras, прусск. arwarbs. Тотъ же предлогъ является, конечно, въ прусск. arglobis "темя" (въ Словарѣ), собственно "наглавіе"; globis происходить, следовательно, отъ glawo (у Грунау galbo) "голова", и переходъ v въ b (можеть быть, не существовавшій въ самомъ языкъ) подтверждается словомъ kalabian, kalbian "мечъ" = литовск. kalavijas. Этотъ предлогъ ar я отношу къ мъстоименному корию ar = ra, который сохранился въ суффиксахъ, а также въ частицахъ: греческ. ара, άρα (δά), литовск. аг (вопросительн.); сюда же принадлежить наръчіе arti (греческ. арті, литовск. arti) "близко", которое относится къ ar, какъ prati къ pra, anti къ an и т. д. Далве, тотъ же корень мы находимъ въ предлогѣ ra=râ, имѣющемъ значеніе противоположное ar, т. е. "отъ"; срав. латинск. re-d- 18), re-, осетинск. га- "от-", ст. слав. ра-зъ 14) (срав. западнословинскій предлогь ra-z, напр., въ: raz drêvo pasti "упасть съ дерева") <sup>15</sup>).

<sup>10)</sup> Черевъ с я передаю звукъ, соотвътствующій русск. u; въ латышск. книгахъ употреблистся для этого знакъ z (въ моей транскринціи z есть русск. з).

<sup>11)</sup> Cm. Hotta ibid. ctp. 702.

<sup>12)</sup> Beiträge, VI, Zu Nesselmann's Deutsch-Preussisch. Vocabular.

<sup>18)</sup> Это d ошибочно считають окончаніемь абдатива; достаточно обратить вниманіе на форму redi-vivus, чтобы убъдиться въ неосновательности такого мивнія. Я сравниваю — d въ re-d, se-d, pro-d, anti-d, posti-d съ ст. слав. — дъ, напр., въ на-дъ, по-дъ и т. д., прусск. — dau, напр. въ pansdau »послъ, потомъ», древнеиндійск. — dha въ sa-dha «съ» (позднъйш. saha); въ dha я вижу частицу — энклитику.

 $<sup>^{14}</sup>$ ) Въ другомъ мѣстѣ я надѣюсь изложить мой взглядъ на —sъ въ славянскихъ предлогахъ. —Миклошичъ (Vgl. Grammatik der slavischen Sprachen, IV Band, 197) объясняеть s смягченіемъ изъ c, но я не согласенъ съ этимъ.

<sup>15)</sup> Си. Миклопича Vgl. Gram. d. slavisch. Sprachen, IV, 441.

3. ст. — Этотъ стихъ представляетъ значительныя трудности для пониманія, и въ поясненіе моего перевода я долженъ зам'єтить слѣдующее. Слово ârágas я объясняю какъ прилагательн., сложенное по способу "bahuvrîhi", и отношу его въ качествъ опредъленія къ vana; относительно ударенія въ ârá yas срав., напр., ведійск. sapráthas "пространный" (но, напр., sámanas, какъ и ámanas, имъетъ удареніе на префиксъ). Чтеніе Атнарваведы  $\hat{a}$  ra $\hat{a}$ as испорчено и произошло изъ  $\hat{\mathbf{a}}$  ra $\hat{\mathbf{g}}$  as, можетъ быть, подъ вліяніемъ текста "рада"; принять это чтеніе за первоначальное нельзя, такъ какъ, во первыхъ, не достаетъ слова, которое соотвътствовало бы русси. "доходящее" или "достигающее", а во вторыхъ, употребленіе предлога а съ послідующимъ винительн. пад. не встрівчается въ ведійскихъ стихахъ. Словарь Бетлингка и Рота (см. подъ словомъ а) объясняеть а въ стихъ Атнарваведы въ значеніи частицы, усиливающей предшествующее слово; такое употребленіе а засвидътельствовано, правда, многими примърами, но для меня не ясно, какъ понимаетъ Словарь весь этотъ стихъ. Что касается формы  $v\acute{u}\acute{q}as$ , то я принимаю ее за родительн. падежъ ед. ч., хотя и сознаю трудность, сопряженную съ такимъ объяснениемъ; естественно было бы ожилать у  $u \circ a$ s. Нельзя сопоставлять форму vúgas съ kshámi, stŕbhis, drúnas 16) и другими въ Ведахъ, такъ какъ у  $u \acute{g}$  ás, съ удареніемъ на посл $\check{z}$ днемъ слог $\check{z}$ , н $\check{z}$ сколько разъ встръчается въ ведійскихъ текстахъ (напр. RV. 1, 10, 9; 9, 7, 3; Ath. V. 6, 54, 1 и 2 и т. д.). Съ другой стороны, нельзя принимать  $v\acute{u}\acute{q}$  as въ нашемъ стих $\acute{b}$  за искаженіе формы  $v\acute{u}\acute{q}$  as, такъ какъ чтеніе у $\dot{u}\dot{q}$ аѕ поддерживается Атнарваведою. Я объясняю существование этой формы следующимъ образомъ. Известно, что именная основа у и  $\dot{q}$  — можеть принимать въ такъ называемыхъ сильныхъ падежахъ носовую согласную передъ g', т. е. радомъ съ у и  $\acute{g}$ — здізсь существуєть также основа у и  $\grave{n} \acute{g}$ —. Вторая изъ этихъ основъ употребляется въ Ведахъ гораздо ръже, чъмъ первая, но то различіе, какое устанавливается въ грамматикахъ (Панини VII, 1, 71) относительно употребленія у  $u \acute{g}$  и у  $u \grave{n} \acute{g}$ , во всякомъ случа $\check{a}$ не примънимо въ Ведамъ. Носовая согласная внесена была въ именную основу уи $\dot{q}$ —, в $\dot{b}$ роятно, подъ вліяніемъ глагольныхъ

<sup>16)</sup> По общему правилу удареніе должно бы было стоять здёсь на послёднемъ слогё.

формъ (основа настоящ. врем. yuna $\acute{g}$ —, yu $\grave{n}\acute{g}$ —) 17), и отъ большей или меньшей древности этого явленія зависить рішеніе вопроса, распространялось ли прежде n въ именной основъ  $vu\dot{n}\acute{q}$ — на всв падежи, или же ограничивалось съ самаго начала лишь основою сильныхъ падежей, по аналогіи съ prânc— prac—, avanc— avac и т. д. Извъстно, что разница, существующая въ нъкоторыхъ именахъ между основами сильныхъ и слабыхъ падежей, не есть первоначальная, и, напр., въ prånc-, avånc- и т. д. носовая согласная п распространялась прежде на всв падежи, такъ какъ она принадлежить самому корню (ank). Какого бы взгляда мы ни держались относительно, n въ именной основъ у  $u \dot{n} \dot{g}$  —, для насъ несомнънна полная аналогія, существующая въ склоненіи между уиng — и, напр., рranc —: объ основы сохраняють n лишь въ такъ называемыхъ сильныхъ падежахъ. Но сходство не должно ограничиваться этимъ. Одна изъ особенностей основъ, теряющихъ п въ слабыхъ падежахъ, состоитъ въ томъ, что онъ сохранямтъ даже и здёсь удареніе на коренномъ слогі 18), хотя бы основа была односложная; поэтому prånc- и въ позднъйшемъ санскритъ имветь  $prdca^{19}$ ), prdcas и т. д. (съ удареніемъ на корнв). Очевидно, что по аналогіи prácas отъ prânc- мы должны ожидать у $\dot{u}\dot{g}$ ая отъ у $\dot{u}\dot{n}\dot{g}$ —, и этотъ-то родительн. падежъ я вижу въ нашемъ стихъ. Я сказалъ уже выше, что, кромъ основы у  $u n \not g$ —, гораздо чаще употребляется въ Ведахъ у и  $\dot{q}$  —, а потому понятно, что и родит. или аблативъ у  $u \circ a$ s лучше засвидbтельствованъ текстами, чёмъ у $\acute{u}\acute{g}$ аs; вслёдствіе этого обстоятельства родит. аблат. y u gas могъ даже съ теченіемъ времени совершенно исчезнуть, подъ давленіемъ тождественной и болье распространенной формы у $u\acute{g}$ ás. Желательно было бы, конечно, встр $\mathring{s}$ тить у $u\acute{g}$ аs еще гдъ-нибудь, кромъ нашего мъста, но въ настоящее время я могу прибавить только одинъ примфръ, въ которомъ, впрочемъ, форма у $\dot{u}\dot{g}$ ая могла бы быть объясняема грамматически и иначе. Въ RV.

<sup>17)</sup> Срав. латинск. jung—, гдѣ n первоначально принадлежало лишь основѣ настоящ. времени.

<sup>18)</sup> Подъ вліяніемъ бывшей нѣкогда группы n+согласная. Относительно вліянія этой группы срав. односложную основу ктийс («родъ кулика»), удерживающую удареніе на коренномъ слогѣ во всёхъ падежахъ.

<sup>19)</sup> Въ Ведахъ извъстна и форма prâc $\hat{a}$ , употребляемая въ качествъ наръчія «впереди».

4. 32. 6 мы читаемъ: bhûyâmo shu tvâvatah sakhâya indra gomatah,  $v\acute{u}\acute{q}o$   $v\acute{a}\acute{q}\acute{a}$ ya ghrshvaye. Зд $\ddot{b}$ сь вопрось въ томъ, куда относить вторую часть стиха: къ tvåvato gomatah, или къ sakhåvah; въ первомъ случав это быль бы родит. пад. ед. ч. (оть основы у  $u \dot{n} \dot{q}$ —), во второмъ-именит. множ. (отъ основы уи $\acute{q}$ -). Я отдаю предпочтеніе первому объясненію и перевожу этоть стихь такь: "да будемъ мы во благо намъ, о Индра, друзьями тебъ, имъющему 20) столько коровъ, владеющему богатствомъ 21), нриносящимъ радость!" Что васается сочетанія у  $u\acute{g}$ o v $\mathring{a}\acute{g}$  $\mathring{a}$ уa, собственно "соединеннаго съ богатствомъ", то срав. sammiçlo vîryâya kam (RV. 8, 50, 18), "соединенный съ силою", т. е. "владъющій силою" <sup>22</sup>). Принимая у  $u \not a h$  за именит. пад. множ. ч., мы должны бы были перевести стихъ такъ: "да будемъ мы во благо намъ друзьями тебъ, о Индра, имъющему столько коровъ, снабженными (относится въ "друзьями") богатствомъ, приносящимъ радость". Такимъ образомъ разстановка словъ говоритъ въ пользу перваго перевода. Желаніе получить самимъ это "богатство приносящее радость" высказывается въ девятомъ стихв: abhi två gotamå girånushata pra dåvane, indra vågåya ghgshvaye, "тебя, о Индра, привgтствовали пъснью потомки Готамы (=,мы" въ шестомъ стихв), для дарованія имъ богатства, приносящаго радость".

Слова tuýé ýáne въ нашемъ стихъ я привожу въ зависимость отъ уúýаs. Что касается формы ýáne, то ее естественно было бы принять за мъстный падежъ отъ существ. ýana; срав. употребленіе мъстнаго падежа параллельно съ дательнымъ, напр., въ RV. 1, 10, 6: tam it sakhitva (мъстн. п.) imahe tam râye (дат. п.) tam suvìrye (мъстн. п.), "его (—Индру) молимъ мы о дружбъ, его—о богатствъ, его—о богатырской силъ" 23); въ RV. 1, 31, 7: tvam

<sup>20)</sup> Въ оригиналъ стоитъ здъсь родительн. над.

 $<sup>^{21}</sup>$ ) Въ этомъ значенін, конечно, должно понимать здѣсь слово vaga, о которомъ см. ниже. Срав. стихъ, слѣдующій за этимъ: tvam hy eka îçisha indra vagasya gomatah, «ты, вѣдь, одинъ, о Индра, распоряжаешься богатствомъ, состоящимъ изъ коровъ.»

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>) Не должно забывать, что глаголъ «нивть» (съ этимъ абстрактнымъ значеніемъ) не существовалъ не только въ Ведахъ, но и въ поздивищемъ санскритъ.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) Дельбрюкъ (Zeitschrift, XX, 222), мей кажется, напрасно старается отличить въ переводе дательный падежь отъ местныхь въ этомъ стихв. Известный оттенокъ въ значени былъ, конечно, но онъ такъ ничтоженъ, что можетъ оставаться не переданнымъ въ переводе. Людвитъ (Der Infinitiv im Veda, § 13) слишкомъ обобщаетъ параллельное употребление местнаго и дательн. падежей въ Ведахъ, и съ нимъ я не могу согласиться.

tam agne amrtatva uttame (ивстн. п.) martam dadhasi cravase divedive. .tu. Agnis, ad summam immortalitatem hominem (aptum) reddis, gloriae cotidie" 24). Эти примеры, однако, не вполне аналогичны съ нашимъ мъстомъ, и при томъ я думаю, что  $tu\acute{q}e$   $\acute{q}$ ane не должно быть отделяемо оть  $tu\acute{q}\acute{e}$  táne въ RV. 5, 41, 9 ( $tu\acute{q}e$ nas tane parvatāh santu, "Горы 25) да будуть въ помощь распространенію нашего потомства!"), гдѣ táne есть дательн. падежъ отъ существит. tan 26) = tana; срав. также tucé (=tuģé) tanâya въ RV. 8, 18, 18. Следовательно,  $\acute{g}$ áne можеть быть дательн. падежомъ отъ сущ.  $\acute{g}$ an, которое точно такъ же относится къ  $\acute{g}$ ana, вавъ tan въ tana. Существит. tan извъстно намъ въ двухъ падежахъ: tánâ (творит. ед. ч.) и táne (дат. ед. ч.) $^{27}$ ), но эти же самыя формы, взятыя отдёльно (не въ связной рёчи), могли бы объясняться какъ творительн. (ведійскій) и м'естн. падежи отъ существит. tána. Понятно поэтому, что и  $\acute{g}$ an, если оно сохранилось въ одномъ или въ двухъ падежахъ, не легко отличить отъ  $\acute{g}$ ána  $^{28}$ ). Въ словаряхъ существит.  $\acute{g}$ an не пом $^{48}$ шено, и можно думать, что оно, дъйствительно, рано вышло изъ употребленія, подъ вліяніемъ тождественнаго по значенію  $\acute{q}$ ana.

Чтеніе Атһарваведы ganâ (вмѣсто gane) представляеть, вѣроятно, ошибку. Еслибъ было доказано, что основы на — a, дѣйствительно, могуть оканчиваться въ Ведахъ въ мѣстномъ пад. ед. ч. на — a, въ такомъ случаѣ форма ganâ могла бы быть принята за варіантъ gane, и послѣдняя должна была бы объясняться какъ мѣстный пад., а не какъ дательн. Но я говориль уже, что существованіе мѣстныхъ падежей на —a отъ основъ на —a пока еще не доказано, и стихъ Атһарваведы едва ли можеть имѣть какое нибудь значеніе въ рѣшеніи этого вопроса, такъ какъ чтеніе a гаgas показало уже намъ, что онъ переданъ ошибочно.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) См. Вильгельна De Infinitivi linguarum sanscritae, bactricae, persicae, graecae oscae, umbricae, latinae, goticae forma et usu, стр. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>) Т. е. небесныя горы (=облака)?

<sup>26)</sup> См. Словарь Бетлингка и Рота.

<sup>27)</sup> Удареніе остается вдієсь на корнів, какъ и въ нівкоторыхъ другихъ односложныхъ словахъ въ явыків Ведъ.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>) Такъ, напр., въ выраженін g'ane na çevah (RV. 1, 69, 4), «будто дорогой для рода» или «въ родъ» (сбъ Агни), т. е. «будто другъ дорогой для рода» или «въ родъ», форма g'ane можетъ быть объясняема или какъ дат. пад. (отъ g'an), или какъ мъстный (отъ g'ana). Въ первомъ случав срав. RV. 1, 58, 6. mitram

Для vana въ нашемъ стихъ я принялъ значеніе "сіяніе", такъ какъ, по моему мнѣнію, оно требуется здѣсь смысломъ: рѣчь идетъ о томъ свътломъ небесномъ пространствъ, которое лежитъ надъ  $\mathrm{ra}\,\dot{q}\mathrm{as},\ \mathrm{r.}$  е. надъ облачною сферою, и властителемъ котораго считается Индра <sup>29</sup>). Обывновенныя значенія vana въ Ведахъ: "дерево, лёсъ (также и въ позднейшемъ санскрите), чанъ для Сомы, собств. дерево, или деревянная посудина, облаво (метафора)" не удовлетворяютъ въ данномъ случав; правда, небо представлялось въ минахъ лъсомъ, но небо облачное, а не то, которое лежитъ надъ облаками. Vana "сіяніе" не имъетъ, конечно, ничего общаго по происхождению съ vana "дерево, лъсъ" и принадлежитъ тому корню van, на который указывають древнесаксонск. wanum, wanom "блестящій", wanam ( "блескъ", между тыть какъ vana "дерево, лъсъ" -- др. битр. vana "дерево" происходить отъ кория van "рубить, бить" (сскр. van причинять вредъ (himsayam), др. бактр. van бить, литовск: vanoti хлестать, бить 30), vanta въникъ, которымъ парятся, готск. vinnan страдать), подобно тому какъ, напр., сскр. dru, druma "дерево" (греч. δρῦς, δρυμός и т. д.) указывають на кор. dar "колоть". Съ van "сіять" долженъ находиться въ родствъ и кор. van желать 31) (сскр. van, ст. сл. унити и т. д.), первоначально, можеть быть, возбуждать желаніе 32); связь этихъ корней легко видёть на такихъ словахъ, какъ латин. venus, ведійск. vanas (по толкованію Петерб. Словаря: "etwa Verlangen, Anhänglichkeit oder Lieblichkeit"), ссир. vama (изъ \* vanma) прекрасный, собств. блестящій, — др. сакс. wanum, wanom блестящій и прекрасный 83) и т. д. Значеніе "сіяніе" при-

na çevam divyâya  $\acute{g}$ anmane, «будто друга дорогаго для небеснаго рода», т. е. «для небожителей».

<sup>29)</sup> Этотъ Комментарій занимается исключительно явленіями явыка, а что касается ведійской мнеологіи, то см. Мьюра (Muil) Original Sanskrit Texts, томы IV (Comparison of the Vedic with the later representation of the principal Indian Deities) и V (Contributions to a Knowledge of Vedic Mythology). Срав. также Рота Die höchsten Götter der arischen Völker, въ Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, томъ VI. стр. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Это слово приводить г. Микуцкій.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) См. объ этомъ корнъ у Потта, Wurzel-Wörterbuch der Indogermanischen Sprachen, II, 2, 124.

<sup>32)</sup> Срав. относительно значеній, напр., ruk «світить»—сскр. ruc «світить» и (въ позднійшемъ языків) «нравиться».

<sup>23)</sup> Cm. Ohka Vergleichendes Wörterbuch der Indogermanischen Sprachen, crp. 180.

нято мною для vana согласно съ индійскою традицією; въ Nåighantuka 1, 5 vana приводится въ числъ "raçminamani", т. е. въ числъ ведійскихъ названій дуча свъта. Вмъсто "сіяніе" мы могли бы поставить въ переводъ "свътлое небо", и я думаю, что найдутся въ Ведахъ еще мъста, къ которымъ примънимо то же значение. Такъ, напр., сюда долженъ принадлежать слъдующій стихъ изъ Ригведы (1, 24, 7): abudhne râga varuno vanasyordhvam stûpam dadate pûtadakshah, "въ бездонномъ пространствъ царь Варуна, чистыя мысли им'вющій <sup>34</sup>), охраняеть <sup>35</sup>) высящуюся верхушку (маковку) свътлаго неба". Словарь Бетлингка и Рота переводитъ это мъсто иначе: "hält oben den Zipfel der Wolke" (подъ словомъ vana) или "fasst die Wolke am Schopfe" (подъ словомъ stûpa); Бенфей: "hoch oben hält Varuna, der reinkräft'ge König, des Glanzes Mass' im Bodenlosen" (Orient und Occident, I, 33). Такимъ образомъ значеніе "сіяніе, блескъ" принято здісь для vana и Бенфеемъ, который объясняетъ въ примъчаніи "Glanz" черезъ" "Sonne", съ чъмъ я не согласенъ, такъ какъ stûpa не означаетъ массы, кучи. Можно думать, что это значеніе попало въ словари (не въ Петербургскій, однако) изъ Нирукты 10, 33, гдф Яска, действительно, толкуетъ stûpa въ смыслъ samghâta (аггрегатъ, масса), но это объясненіе, конечно, такъ же произвольно, какъ и этимологія слова stûpa, выставленная Яскою, отъ глагола sty â. По крайней мъръ, это значение не можеть подходить въ эпитету Савитара hiranyastupa, но поводу котораго Яска объясняеть слово stûpa; hiranyastûpa значить, конечно, "съ золотою (т. е. золотаго цвъта) маковкою", подобно тому какъ Агни называется arushastûpa (RV. 3, 29, 3), "съ огненно-красною маковкою". То же значение слова stûpa ясно и въ следующемъ месте Ригведы (7, 2, 1): upa sprça divyam sanu stûp dih, "коснись (о Агни) небесной вершины своими маковками". <sup>36</sup>) Первоначально, я думаю, stûpa значило "верхушка" или "возвышеніе", отсюда "маковка головы", а также "бугоръ, холмъ"; это послъднее значеніе приводится въ индійскихъ словаряхъ, и имъ же, можетъ быть, руководствовался Яска при своемъ объясне-

варуна носить этотъ эпитеть какъ верховный судья, наказывающій за грёхи.

<sup>35)</sup> Глаголъ dâ въ медіумѣ значитъ: «имѣть у себя (собств. «давать себѣ»), сохранять» и т. д. Срав. Петерб. Словарь.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>) Агни представляется иногда съ нѣсколькими головами; срав. напр. его эпитетъ trim trd han, «трехголовый» (RV. 1, 146 1).-

ніи слова stûpa. Наконець, припомнимъ, что у буддистовъ stûpa означаеть надгробный памятникъ надъ мощами. Тоть же корень, но съ согласною в вмѣсто р, я вижу въ греч. τύμβος (котор. не имѣеть, конечно, ничего общаго съ τύφω) и въ лат. tûber. Петерб. Словарь объясняеть stûpa такъ: Schopf, sowohl der Haarbusch, als der obere Theil des Kopfes", но я не знаю примѣровъ, въ которыхъ требовалось бы значеніе "Наагризсh", хотя, конечно, оно можетъ соединяться съ значеніемъ "маковка". Доказательствомъ того, что vana въ RV. 1, 24, 7 означаеть не "облако", но "сіяніе" или "свѣтлое небо" служитъ продолженіе стиха: n²с²nâḥ sthur прагі budhna eshâm asme antar nihitâḥ ketavaḥ syuḥ, "внизъ обращенные <sup>37</sup>),—вверху ихъ основаніе,—да будутъ лучи свѣта находящимися среди насъ!".

4 ст. — Варуна принадлежить къ числу тъхъ боговъ, которые называются âdityas, "сыновья Адити". Aditi значить собственно: "неограниченный, безконечный; неограниченность, безконечность", но дальнъйшая спеціализація значеній дълаеть это слово въ Ведахъ крайне неопредвленнымъ, такъ что часто трудно бываетъ рѣшить, употреблено ли aditi въ значении нарицательномъ, или вакъ собственное имя <sup>38</sup>). Такъ, напр., въ концѣ нашего стиха (anagaso aditave svama) Петерб. Словарь понимаеть aditi въ "Ungebundenheit, Freiheit, Sicherheit", и подобнымъ смыслъ: же образомъ Грассманъ даетъ здёсь этому слову значеніе: "unvergängliches Wohlsein". Но Бенфей <sup>39</sup>) и Максъ Мюллеръ <sup>40</sup>) видятъ въ aditi богиню Адити, и последній переводить окончаніе стиха TAKE: "then, o Aditya, let us be in thy service free of guilt before Aditi". Я отдаю предпочтеніе этому переводу, между прочимъ, въ виду параллельнаго м'вста, пом'вщеннаго у Макса Мюллера: anâgaso aditaye devasya savituh save, viçvâ vâmâni dhîmahi (RV. 5, 82, 6), May we, guiltless before Aditi, and in the keeping of the god Savitar, obtain all goods!" Отсутствіе глагола as въ этомъ стихъ позволяетъ думать, что и въ нашемъ мъстъ дат. над. adi-

<sup>37)</sup> Собственно: «внизъ обращенные стоять» (буквально: стали).

<sup>38)</sup> См. объ aditi подробное изслъдование Макса Мюллера въ Rig-Veda-Sanhita translat, and explain., стр. 230 и слъд.

<sup>39)</sup> Orient und Occident I, 34: «dann mögen wir in deiner Pflicht, Aditya! von Schuld befreit, der Aditi gehören.» Изъ параллельнаго мъста, указаннаго мною въ текстъ, видио, что окончание стиха переведено здъсь не точно.

<sup>40)</sup> Rig-Veda-Sanhita translat. and explain., crp. 246.

taye не зависить отъ syâma, и, слёдовательно, мы не могли бы переводить: "да будемъ пользоваться мы непреходящимъ благоденствіемъ" или "сповойною жизнью". Бетлингвъ, Ротъ и Грассманъ удерживають, однако, и въ стихъ 5,82,6 то же значеніе для aditi, которое они принимаютъ въ ст. 1, 24, 15; но въ такомъ случаъ переводъ получается крайне неудовлетворительный: "безгръшные для непреходящаго благоденствія" или "для спокойной жизни".

5 ст. — Сома рачата па есть Сома свътло льющійся тогда, когда его процъживають. Глаголь ри значить "быть свътлымъ" и "дълать свътлымъ"; см. Словарь Грассмана въ Ригведъ.

Слово sindhu ("рѣка", "потокъ") понимаютъ иногда и въ Ведахъ <sup>41</sup>) въ значеніи "море", но въ нашемъ стихѣ я не вижу никакихъ основаній принять это значеніе, хотя Петерб. Словарь переводитъ здѣсь sindhu "Меет".

- 6 ст. Изъ Naigeya-Daivata видно, что этотъ стихъ считается посвященнымъ Индрѣ; слѣдовательно, и самыя слова влагаются въ его же уста, а извъстно, что по индійскому воззрѣнію молитвы и жертвоприношенія даютъ богамъ силу.
  - 7 ст. Стихъ обращается въ Сомъ.
  - 8 ст. "Черезъ него", т. е. черезъ Сому.
  - 9 ст. Эти слова влагаются въ уста Агни, Огна.

Въ Nåig.-Dåivata божество, которому этотъ стихъ посвященъ, называется åtman ("Душа" или "Самъ"); слъдовательно, подъ åtman мы должны понимать одну изъ формъ проявленія бога Агни. Стихъ принадлежить, безъ всякаго сомнънія, къ числу очень позднихъ. Въ концъ должно обратить вниманіе на аллитерацію, которая вообще часто встръчается въ Ведахъ. Уже Nève въ Études sur les Hymnes du Rig-Veda (1842 г.), стр. 43, указываль на такіе случаи, какъ: devo devebhih, marto amartye, crudhi crutkarna, vagrena vagrin и т. д. Срав. изъ нашего текста: ugro ugrābhir ûtibhih, cucim cucayah, pracetana pracetaya и т. д.

Первое anna (вда, пища) употреблено адвсь въ смысле жертвы, съ которою отождествляется Агни; срав. въ Аг. 3, 12: havir asmi sarvam "я (Агни)—вся жертва"=RV. 3, 26, 7: havir asmi nâma "я—жертва по имени" (т. е. "мое имя—жертва"). Въ одной изъ формулъ Стобны (срав. Аг.-Gâna V, 2, 1) мы читаемъ: анат ап

<sup>41)</sup> Въ поздивишенъ языки sindhu инветъ, нежду прочинъ, значение «пере», но обыкновенно «рика», «потокъ» или «Индъ».

nam aham annādah "я— ѣда, я— ѣдящій ѣду". Что же касается выраженія: annam adantam admi, то здѣсь подъ anna должно разумѣть, вѣроятно, жертвенное масло 42), а "ѣдящій" составляеть обозначеніе животнаго, приносимаго въ жертву.

#### Вторая декада.

1 ст. — Стихъ посвященъ Индръ; срав. Nåig.-Dåivata. Бенфей переводиль такъ: "Du hast getragen diese Milch in den schwarzen, den leuchtenden, den Parushni's, die strahlende" 48). Слово parushnishu, дъйствительно, можетъ затруднять въ этомъ стихъ, котя я полагаю, мой переводъ въренъ. Parushni есть собственно женск. родъ отъ прилагательн. parusha "узловатый; пестрый" и т. д., и это же значеніе удержано для него Ротомъ и Грассманомъ въ нашемъ стихъ. Послъдній предполагаеть, что существит. goshu подразумъвается здъсь (такъ же думаеть и Роть?) и потому переводить это мъсто, въроятно, такъ: "ты держалъ въ черныхъ и красныхъ коровахъ и въ пестрыхъ это блестящее молоко". Я не могу, однако, принять этого перевода, такъ какъ, во-первыхъ, мив кажется непонятнымъ переносъ эпитета parushnishu во вторую часть стиха, и при томъ безъ соединительнаго союза, хотя выше употреблено са, а во-вторыхъ, истинное значение здёсь слова parushnishu вполнъ опредъляется изъ одного параллельнаго мъста. Въ стихъ RV. 1, 62, 9 мы читаемъ: âmâsu cid dadhishe pakvam antah payah kṛshṇāsu ruçad rohiṇīshu, "и 44) въ коровъ вложилъ ты готовое молоко, въ черныхъ и красныхъ-блестящее. Такимъ образомъ по смыслу этотъ стихъ вполнъ совпадаетъ съ нашимъ мъстомъ, и слову parushnishu здёсь соотвётствуеть âmâsu, которое въ этомъ случав не можеть быть переводимо иначе, какъ "въ коровъ" или собственно "въ коровахъ" (глаголъ dhâ имѣетъ при себѣ мѣстный падежъ); срав. Бетлингка и Рота, а также Грассмана. Прилагательн. ракуа, которое я передаю словомъ "готовое", значитъ соб-

<sup>42)</sup> Срав. напр. RV. 2, 35, 11: ghrtam annam asya (т. е. бога Агии); 2, 35, 14: âpo naptre (т. е. богу Агии) ghrtam annam vahantih, и друг.

<sup>43)</sup> Die Hymn. d. SV, Nachträge und Verbesserungen, crp. 269.

<sup>44)</sup> Частица cid, которую я передаю здёсь черезь «и», усиливаеть предшествуюшее слово, т. e. âmâsu.

ственно "вареный", въ противоположность âma "сырой, crudus" 45) (срав. греч. ωμός), и черезъ âmâ же (женск. р. отъ âma) обозначается здёсь "корова", такъ что въ моемъ переводе остался не переданнымъ тотъ образъ, какой существуеть въ самомъ текств. Бетлингкъ и Ротъ говорять по поводу âma следующее: "Im Veda besonders von der Kuh, welche im Gegensatz zu der gleichsam gekochten Milch, die sie erzeugt, selbst als roh bezeichnet wird." Дъйствительно, во всъхъ тъхъ стихахъ, гдъ "корова" получаетъ обозначеніе âmâ, мы находимъ и эпитетъ ракуа при рауая; слъдовательно, названіе "cruda" давалось коров'й по противоположности съ молокомъ, которое она содержить въ себъ вполнъ готовымъ въ пищу. Должно заметить, что обывновенно âmâ, о ворове, употребляется въ значеніи прилагательнаго, при которомъ стоить gâus или usriyâ (напр. RV. 3, 30, 14; 1, 180, 3 и др.); отсюда уже произошло употребление этого слова какъ существительнаго въ стихахъ 1, 62, 9 и 8, 78, 7 46) Что васается значенія "корова" для слова parushni въ нашемъ стихв, то оно образовалось всявдствіе частаго употребленія parushni "пестрая" какъ эпитета коровы, при чемъ съ теченіемъ времени parushni, какъ существительное, утратило то значеніе цвъта, которое ему принадлежало. Полную аналогію съ этимъ представляетъ употребленіе руспі "пестрый" (срав. греч. περχνός), не только какъ эпитета коровы ("eine besonders beliebte Farbe bei der Kuh und als liebkosende Bezeichnung derselben gebraucht" BR.), но и въ нарицательномъ ея обозначеніи; см. RV. 8, 6, 19; 8, 7, 10 и др. Въ двухъ мізстахъ въ Ригведъ (5, 52, 9; 4, 22, 2) Петерб. Словарь предполагаетъ для parushni значеніе "облако" (срав. также Грассмана), которое, онъ думаетъ, могло развиться изъ первоначальнаго значенія этого слова: "die Knotige, Geballte oder die Bunte". Я полагаю, что и въ этихъ двухъ мъстахъ parushnî можетъ быть переводимо сло-

<sup>45)</sup> Срав. âma въ соединени съ kravis (RV. 1, 162, 10) и mâńsa (AV. 4, 17, 4), «мясо».

<sup>46)</sup> Для меня не ясно, какое значеніе имѣетъ âmâsu въ стихѣ RV. 2, 35, 6. Грассманъ переводитъ здѣсь âmâ словомъ «облако», но это вѣрно лишь въ томъ смыслѣ, что рѣчь идетъ, дѣйствительно, объ облакахъ, которыя представляются (какъ и часто въ Ведахъ) въ видѣ крѣпостей (риг). Всего естественнѣе было бы иредполагать, что âmâsu въ сочетаніи âmâsu рûrshu составляетъ опредѣленіе къ рûrshu («въ крѣпостяхъ»—«въ облакахъ»), но только трудно сказать, какое именно значеніе принадлежитъ здѣсь слову âma.

вомъ "корова" (=облако), подобно тому какъ и go и руспі употребляются очень часто о небесныхъ коровахъ, т. е. облакахъ. Въ нашемъ стихъ черныя и красныя коровы служатъ также метафорою облаковъ; а что касается ихъ "блестящаго молока", то подъ нимъ межно разумътъ какъ дождь, такъ и небесный огонь. Срав. о связи миоическихъ представленій небеснаго огня и дождя Куна Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks.

2 ст. — Подъ образомъ быка здёсь представляется Сома <sup>47</sup>); срав. Nåig.-Dåivata. Эпитетъ "предшествующій утренней заръ" указываеть на совершение жертвоприношения Сомы передъ разсвътомъ. Выражение "мычитъ" (mimeti=mimâti) могло быть употреблено по сравненію съ темъ звукомъ, который издають капли Сомы, падающія въ тазъ.  $V \hat{a} \acute{g}$ а у и я перевожу "могучій", сообразно съ значеніемъ слова vâ $\dot{q}$ а, о которомъ см. ниже; Петерб. Словарь объясняеть vâ $\dot{g}$ ауи: "wettlaufend, kampflustig, eilig" (а равно: "eifrig, kräftig", но не въ этомъ стихв), что этимологически также возможно, хотя въ данномъ случав кажется мнв менве примвнимымъ. Слово måyåvinas Бенфей (Die Hymn. d. SV., Uebersetzung, стр. 250) переводить: "die Geistbegabten" (что, однако, не точно) и видить здёсь боговъ; въ стихе RV. 10, 24, 4 эпитеть mâyâvin дается обоимъ Ашвинамъ. "Отцы", или manes, (срав. русск. "родители") '48) называются въ нашемъ стихѣ "взирающими на мужей" (у Бенфея: männerwaltend), т. е. смотрящими изъ заоблачнаго міра на людей живущихъ.

3 ст. — Въ этомъ стихѣ главную трудность представляетъ форма vacoyu $\acute{g}$ â. Мой переводъ основывается на томъ предположеніи, что vacoyu $\acute{g}$  составляеть здѣсь эпитетъ колесницы, и при vacoyu $\acute{g}$ â я подразумѣваю rathena, хотя и не могу привести параллельныхъ мѣстъ въ пользу этого предположенія. Въ оправданіе моего перевода замѣчу слѣдующее. Прилагательн. vacoyu $\acute{g}$  можетъ быть

<sup>47)</sup> См. о мненческомъ значени Сомы у Куна, Die Herabkunft des Feuers und des Göttertranks.

<sup>48)</sup> По поводу сскр. рітагая, «отцы»—тапея, считаю не лишнимъ замѣтить, что это слово является обыкновенно въ русскихъ сочиненіяхъ, касающихся сравнительной минологіи (см. напр. труды Аванасьева), въ крайне странной формѣ: рітуів, т. е., по нашей транскрипціи, рітуъ. Эта форма не можетъ имѣть у насъ никакихъ правъ на существованіе, и появленіе ея должно объяснять тѣмъ, что она ошибочно перенесена къ намъ изъ новыхъ европейскихъ языковъ, гдѣ къ сскр. краткой отновѣ ріту·— (по другой транскрипціи: рітуі—) приставляется окончаніе множ. числа s, принадлежащее этимъ языкамъ.

относимо по своему значенію какъ къ конямъ, такъ и колесницъ. Петерб. Словарь толкуеть это слово только какъ эпитетъ коней Индры и приводить для него три примъра, изъ которыхъ одинъ нашъ стихъ; въ двухъ другихъ (RV. 1, 20, 2; 6, 20, 9) vacoyu $\acute{q}$  $\acute{a}$ (именит. винит. пад. двойств. ч.) употреблено, несомивнно, вавъ эпитеть harî, коней Индры, точно такъ же какъ, напр., и въ ст. 8, 45, 39; 8, 87, 9; но въ нашемъ мъстъ нельзя, мнъ кажется, объяснять его такимъ образомъ; ибо sammicla ("соединенный съ") можетъ имъть при себъ или творительн., или мъстный пад., и я не понимаю поэтому, какъ переводить этотъ стихъ Петерб. Словарь, видящій здёсь въ vacoyu g a энитеть къ hari. Саяна нисколько ни разрѣшаеть этого затрудненія, объясняя  $vacoyu\acute{g}\acute{a}$  черезъ indrasya vacanamatrena rathe yugyamanayoh ("запрягающихся въ колесницу по одному слову Индры") 49), такъ какъ va со у  $u \not a d$  по своей форм'в не можеть быть родит.—м'встн. пад. Замѣчу, что уже Розенъ въ объясненіи нашего стиха 50) спрашиваль: "Possitne vacoyu $\acute{g}$  $\acute{a}$  pro instrum. sing. thematis vacoyu $\acute{g}$ haberi, subintellecto rathena?", a Nève внесъ эту гипотезу въ свой переводъ 51) (sur son char attelé à sa parole). Я думаю, что употребленіе vacovu у въ качествъ эпитета колесницы Индры находить аналогію въ manovu $\acute{q}$ ; это последнее прилагательное относится обывновенно въ конямъ, но въ стихъ RV. 8, 5, 2 оно составляеть эпитеть колесницы (manoyu $\acute{q}$ d rathena). Буквальный переводъ нашего стиха представляется мив такъ: "Индра съ парою свётложелтыхъ (коней) есть и соединенный съ запрягаемою словомъ, Индра, перунодержецъ, золотой. Слово а я принимаю здісь въ значеніп союза "и" и слідую въ этомъ случай толкованіямъ Рота и Грассмана. Бенфей переводить нашъ стихъ такъ: "Indra mit seinem Falbenpaar-er treibt die wortgeschirrten her-, der goldne der Blitzschleuderer 162 Здёсь для меня ясно только то, что vacoyu $\acute{q}\acute{a}$  Бенфей относить въ harî, а частицу  $\acute{a}$  принимаетъ въ значении "сюда"; но я не могу опредълительно сказать, вакъ поступаеть онъ съ sammicla, и чему должны соответство-

<sup>49)</sup> Объяснение моего перевода слова уасоу и g' см. ниже.

<sup>50)</sup> Следуя Саяне, она переводить стиха така: Indras ille fulvis cum equis omnia contingens, dicto jugatis, Indras teliger, auro fulgens.

<sup>51)</sup> Études sur les Hymnes du Rig-Veda, crp. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>) Orient und Occident, I, 15. Cpas. Die Hymnen d. SV. Uebersetzung, 247: Indra mit dem Falbengespann treibet die sanggeschirrten her, Indra, der Donnrer, goldene.

вать въ оригиналъ слова: "er treibt". Частицу а, дъйствительно, можно было бы принять за наржчіе "сюда" 58), при которомъ глаголь "приходить" въ повелительн. наклонении подразумъвается  $("сюда" = "сюда приди", "сюда да придеть!") <math>^{54}$ ), и, сообразно съ этимъ, я допускаю, что нашъ стихъ можетъ быть переводимъ такъ: "Индра съ нарою свътложелтыхъ да придетъ сюда, им'йющій колесницу, запрягаемую словомъ" и т. д. Что касается sammicla, то его во всякомъ случав трудно относить въ haryoh sac $\hat{a}$ , такъ какъ съ sammicla начинается новая пада. Объяснение Саяною словъ sammiçla d черезъ sarvatah samyagmiçrayita ("omnia contingens" у Розена) совершенно произвольно и не могло бы помочь, такъ какъ главная трудность, заключающаяся въ vacoyu $\acute{q}$  $\acute{a}$ , осталась бы. Правда, нашъ стихъ представляется варіантомъ следующаго стиха въ Самаведъ (Ch. 3, 2, 5, 7): yah sammiçlo haryor yo hiranyaya indro vagrî hiranyayah (=RV. 8, 33, 4; yah sammiçlo haryor yah sute saca vagri ratho hiranyayah), rat sammiçlo haryoh значить "соединенный съ парою свётложелтых коней", т.е. "имёющій пару світложелтых воней", но это не даеть намь никакого права относить sammicla въ нашемъ стихв въ haryoh sacá. Теперь мнв остается объяснить, почему я перевожу слово vacovu $\acute{q}$ (куда бы оно ни относилось, къ конямъ, или къ колесницъ) "запрягаемый словами стиха" или "молитвы". Петерб. Словарь объясняеть vacoyu $\dot{q}$  буквально: "auf's Wort sich schirrend", и я не знаю, какъ именно понимаетъ онъ этотъ эпитетъ. Мы видъли, что Саяна толкуеть уасоуц у въ смысль: "запрягающийся по одному слову Индры" (т. е. безъ самаго акта запряганія), и это объясненіе показалось на столько уб'єдительнымъ Бенфею, что онъ зам'єниль свой прежній переводь: "sanggeschirrt" новымь: "wortgeschirrt", т. е., какъ прибавляеть онъ, "die sich auf blosses Geheiss von selbst anschirren". Я думаю, однако, что Бенфей сдёлаль это напрасно. Понятно, что на основаніи одного  $vacoyu\acute{g}$  нельзя было бы еще решить, какъ именно должно понимать это слово, такъ какъ всякій согласится, что здівсь возможны два перевода 55). Въ подтверждение перевода Саяны можно было бы сослаться на при-

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup>) Это-господствующее значеніе частицы а (предлогъ «къ», «до» и т. д.).

<sup>54)</sup> См. примъры въ Словаръ Грассмана.

<sup>55)</sup> Vacas, собств. «слово», обезначаеть также и слово стиха или молитвы. Срав. подобное же употребление vâc.

лагат.  $manoyu\acute{g}$  (эпитеть коней и колесницы), еслибь оно несомнънно имъло то значеніе, воторое приводится въ Петерб. Словаръ: "durch oder nach dem blossen Willen (ohne Handanlegung) sich anspannend oder schirrend". Но въ дъйствительности и manoyugнисколько не помогаеть, такъ какъ manas, собств., "совокупность духовныхъ состояній ("душа"), обозначаеть также и молитву, въроятно не въ смыслъ "придуманнаго" (какъ толкуетъ Петерб. Словарь), но въ значеніи "благоговъйнаго настроенія", выражаемаго словами 56). Вопрось о томъ, какъ должны быть понимаемы слова  $vacoyu\acute{g}$  и  $manoyu\acute{g}$  вполн $\mathring{b}$  р $\mathring{b}$  шается, мн $\mathring{b}$  кажется, совершенно аналогичнымъ словомъ: brahmayu $\acute{g}$  (эпитетъ коней Индры), которое допускаеть только одинь переводь: "запрягаемый молитвою" или "благоговъніемъ". На основаніи этого-то слова я перевожу vacoyu ý: "запрягаемый словами стиха" или "молитвы", точно тавъ же какъ и тапоуи у я принимаю тождественнымъ съ brah- $\max u \circ g$  и даю ему значеніе: "запрягаемый благогов $\mathfrak b$ йною молитвою". Всв эти эпитеты вполив понятны, конечно: молитвы, приводя на землю боговъ, этимъ самымъ запрягають ихъ коней или колесницы.

Прилагательн. hari значить: "свътложелтый" или "огненнаго цвъта"; hari (двойств. ч.) обратилось потомъ какъ-бы въ собственное имя коней Индры.

Слово hiranyaya "золотой", эпитетъ Индры, должно понимать въ значении цвъта.

4 ст.— Бенфей переводить этоть стихъ такъ: "O Indra! Hilf in Kämpfen uns, auch tausend Schätze gewährenden, mit schrecklichen Hülfen, schrecklicher!"  $^{57}$ ) Относительно ca я не могу согласиться съ Бенфеемъ, такъ какъ не знаю въ Ведахъ другихъ примъровъ подобнаго употребленія этого союза; при томъ же, и смыслъ получается мало удовлетворительный. Я понимаю здъсь ca въ его обыкновенномъ употребленіи  $^{58}$ ) и предполагаю поэтому, что при прилагательн. sahasrapradhaneshu подразумъвается опять существит. vå  $\acute{q}$ eshu, употребленное выше. Vå  $\acute{q}$ a означаетъ какъ мирное состязаніе, такъ и битву, войну, и отсюда должна объясняться разница между vå  $\acute{q}$ eshu и sahasrapradhaneshu, т. е. vå geshu.

<sup>56)</sup> Cpas. brahman «благоговъніе» и потому «молитва».

<sup>57)</sup> Or. und Occ. I, 15.

<sup>58)</sup> Иногда са употребляется въ вначеніи «если».

Что касается прилагат. sahasrapradhana 59), то Бенфей переводить его согласно съ объясненіемъ Саяны, и этотъ переводъ, конечно, возможенъ, такъ какъ pradhana означаетъ не только битву, сраженіе, 60) но и добичу. Одно изъ этихъ значеній есть переносное, но воторое именно, ръшить не легко. Петерб. Словарь принимаеть значение "добыча" первоначальнымъ для слова pradhana, которое онъ сравниваетъ, следовательно, съ dhana (собств. "ставка", поэтому "добыча", но затъмъ вообще "имущество, богатство"). Въ такомъ случав pradhana "битва": pradhana "добыча"= dhana "битва": dhana "добыча". Срав. также mahâdhana "добыча" и "битва". Но уже Розенъ въ объяснени нашего стиха указываль на то, что pradhana можеть быть родственно съ nidhana caedes и принадлежать корню dhan (греч. Эеч- въ Эеічы) 61). Впрочемъ, этимологія слова nidhana также не ясна, и Петерб. Словарь предпочитаетъ объяснять его изъ dha ("класть"), предполагая, что значеніе "Tod, Vernichtung" образовалось изъ "Schluss, Ende". Я нахожу это весьма въроятнымъ, такъ какъ nidhana, дъйствительно, очень часто означаеть "конець" вообще, вследствіе чего это же имя дается и музыкальнымъ финаламъ въ стихахъ saman. Въ виду трудности ръшить, какое именно значение лежитъ въ sahasrapradhana, какъ эпитетъ войны, я могь бы остаться при объясненіи Саяны, еслибъ не руководствовался эпитетомъ sahasramilha (=sahasramidha) "тысячу битвь имфющій", который употребленъ при существ.  $\hat{a} \dot{q}$ і "состязаніе, война" въ стихв RV. 1, 112, 10.

Слова ugro ugrābhir ûtibhih составляють отдёльное цёлое; и мы не должны относить ихъ къ аva, какъ это дёлаеть Бенфей. Срав. mahān mahābhir ûtibhih (RV. 4, 32, 1), "великій великими пособіями", mahān mahābhih çacābhih (RV. 8, 16, 7) id. Поэтому ugra стоить въ именит. пад. (ugrah), а не въ звательномъ. Значеніе "сильный" есть первоначальное для этого слова 62), отсюда "страшный".

<sup>59)</sup> Это слово встрачается только разъ, именно въ нашенъ стихъ.

<sup>60)</sup> Срав. Náighantuka 2, 17, въ одной изъ редакцій.

<sup>16)</sup> Ровенъ (какъ и нъкоторые другіе) относиль сюда греч. Зачатос, но см. теперь Курціуса Grundzüge, четверт. изд., стр. 534. Въ санскрить кор. dhan «бить, убивать» не сохранился въ качествъ глагола.

<sup>62)</sup> См. Петерб. Словарь.

5 ст.—Днатаръ есть богъ "творецъ" или "устроитель"; Савитаръ и Вишну суть солнечныя божества. Отсутствіе союза са послѣ vishnos должно объяснять тѣмъ, что Savitar и Vishnu употреблялись въ соединеніи "dvandva", котя въ текстахъ я не встрѣчалъ его. Аналогія Dhatur dyutanat позволяла бы видѣть въ одномъ изъ словъ: savitar или vishnu опредѣленіе къ другому, но этотъ стихъ принадлежить, конечно, къ числу позднихъ, и потому сомнительно, чтобы savitar или vishnu могли сохранять здѣсь нарицательное значеніе. Срав. Naig.-Daivata: "prathas ca" trtiye (т. е. въ третьей падѣ) dhata savita vishnub.

Слово havis, внесенное мною и въ переводъ, означаетъ масло, которое льють на огонь при жертвоприношеніи; но havis также и "жертва". Бенфей: "welch Opfer ist des liedgefolgten Opfers 63). Эпитеть anushtubha по отношению къ жертвоприношению показываеть, что оно состоить изъ четырехъ частей, подобно тому какъ метръ anushtubh имъетъ четыре "пады"; см. Петерб. Словарь. Грассманъ, какъ я вижу изъ его Словаря къ Ригведъ, подъ словомъ naman, относитъ придаточн. предлож. prathas са yasya saprathaç ca nâma не къ rathamtaram, но къ havishas. Грамматически это, конечно, возможно, но и мой переводъ не можеть встретить возраженія со стороны грамматики. 64). Смысль, какъ кажется, не ръшаеть въ этомъ случав, которому изъ двухъ переводовъ должно отдать преимущество; но въ пользу моего перевода я могу привести паражлельныя мъста, гдъ молитва или стихъ получають название saprathas (см. ниже), между тёмъ какъ я не знаю другихъ примъровъ, гдъ это слово относилось бы въ жертвъ. Подъ распространенностью стиха rathamtara можно понимать какъ его музыкальную полноту, такъ и способность оказывать дъйствие на далекое пространство; срав. brhat sama или просто brhat. Слова: saprathac ca nâma могли бы быть переведены: "и распространенное (т. е. далеко) имя" <sup>65</sup>); срав. RV. 8, 20, 13: yesham arno na sapratho nama, "которыхъ (Марутовъ) существо

<sup>68)</sup> Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, crp. 269.

<sup>64)</sup> Бенфей переводить не совсёмы ясно: «Dess Namen Prathas ist, wie auch Saprathas, welch Opfer ist des liedgefolgten Opfers—Rathantara hat hergebracht Vasishtha» и т. д.

<sup>65)</sup> Грассманъ объясняетъ въ нашемъ стихъ nâman въ значени Wesen, Eigenthümlichkeit, но съ этимъ едва ли можно согласиться, такъ какъ saprathaç са nâma было бы въ такомъ случат излишнимъ новтореніемъ словъ: prathaç са yasya.

далеко распространено, будто море", т. е. которые объемлють обширное пространство, подобно морю <sup>66</sup>). Переводя же saprathaç са пата: "и названіе "Пространное" (т. е. пъснопъніе), мы можемь указать для аналогіи на слёдующее мъсто въ Ригведъ (1, 129, 3): mitraya vocam varunaya saprathah sumrlikaya saprathah, "для Митры и для Варуны да произнесу я "Пространное", для очень милостиваго да произнесу я "Пространное". Такимъ образомъ saprathas является здъсь какъ бы собственнымъ именемъ какого то стиха или пъснопънія. Срав. saprathas какъ эпитетъ молитвы въ sapratho manma (RV. 6, 68, 9), saprathastamam vacas (1, 75, 1).

Rathamtara есть спеціальное названіе нѣкоторыхъ изъ saman 67). Тексть "раda" совершенно вѣрно дѣлитъ rathamtara на ratham и tara, такъ какъ по этимологіи это слово (образованное жрецами) значитъ, конечно: "побѣждающій чувственную склонность", т. е. побѣждающій привязанность къ чувственному міру; срав. ratha (отъ корня ram) въ manoratha "желаніе" (собств. "склонность души" или "сердца") и въ rathaýit "Zuneigung gewinnend, liebreizend" (BR.), эпитетъ Апсарасъ.

7 ст. — Maghavan (и maghavant) есть постоянный эпитеть Индры; происходить, по толкованию Петерб. Словаря, отъ magha "даръ". По поводу рrthivim aprathayas должно припомнить, что рrthivi "земля" значить собственно "широкая", "пространная", и корень этого слова тоть же, что и въ рrathay "простирать".

Vṛtra, котораго поражаетъ Индра, есть олицетвореніе темнаго облака (срав. Naighant. 1, 10), задерживающаго небесныя воды и закрывающаго свътъ. Впрочемъ, слово vṛtra въ Ведахъ и частію въ позднѣйшей литературѣ употребляется также въ нарицательномъ значеніи "врагъ". Несомнѣнно, что собств. имя Vṛtra произошло изъ этого нарицательнаго значенія, и часто трудно бываетъ сдѣлать между ними выборъ, когда рѣчь идетъ о врагѣ Индры, имѣющемъ различныя имена; точно такъ же и сложныя слова: vṛtrahan, vṛtratur, эпитеты Индры, могутъ быть переводимы не только: "убивающій Вритру", "побѣждающій Вритру", но и: "убивающій врага" (или "враговъ"), "побѣждающій врага" (или "враг

<sup>66)</sup> Cpas. saprathas какъ эпитетъ Агни, Митры, Вишну.

<sup>67)</sup> Indische Studien, III: Index zu den Harmonieen und Discrepanzen in Th Benfey's Ausgabe des Sâmaveda.—Срав. цитату, приводимую Саяною: gânaviçesha eva rathamtaraçabdârthah (стр. 10 въ Калькуттскомъ изданіи Самаведы).

говъ") 68). Итакъ, если собственное имя Vrtra образуется на нашихъ глазахъ въ гимнахъ Ведъ, то понятно, нельзя видъть въ демонъ Вритръ общее индоевропейское достояніе, какъ справедливо заметиль Шпигель 69); самый миоъ могь уже существовать въ эту пору, но противникъ свътлаго бога не носилъ еще имени \* Vartra (отвуда сскр. vrtra) 70). Это собственное имя не существовало даже въ индо-эранскую эпоху, хотя несомивнио тождество др. бактр. verethragan, verethraghn—(напр. въ родит. verethragno) "побъдоносный" (собств. "убивающій врага") — съ сскр. vrtrahan, a равно verethrataurvant "побъждающій враговъ" или "врага" (по толкованію Юсти: "siegreich überwindend") съ ведійск. vrtratur. Но что касается verethra въ отдёльномъ употребленіи, то оно встръчается въ Авестъ въ значеніи: "побъда, побъдоносность", а также "оружіе для защиты", въ сложномъ а у оverethra ("wit eisernen Trutzwaffen versehen" Юсти), и потому не можеть быть сравниваемо съ сскр. vrtra, съ которымъ, я полагаю, оно не родственно и по корию. Это verethra (срав. verethravan "побъдоносный", собств. "имъющій verethra") происходить, по моему мивнію, отъ корня var "отвращать" (сскр. var, др. бактр. var, vere и т. д.), и, какъ показываетъ суф. thra= первонач. tra, оно означало первоначально орудіе для защиты (срав. армянск. vahan "щитъ" др. бактр. verethra въ ayoverethra), защиту, откуда естественнымъ образомъ вытекало дале значеніе "поб'єда", котя часто трудно рішить, которому изъ этихъ значеній должно отдать преимущество. Такимъ образомъ это verethra совпадаеть по своему первоначальному значенію съ ведійск. vartra "Deich, Schutzdamm" (BR., т. е. "средство для защиты, для отвращенія") и должно быть отдёляемо отъ того индо-эранскаго vartra "врагъ", которое въдревнебактр. языкъ сохранилось въ сложныхъ словахъ: verethrataurvant, verethragan, verethraghn—, а равно и въ verethraghna "побъда", "божество по-

<sup>68)</sup> См. Петерб. Словарь.

<sup>69)</sup> Beiträge VI, 391.

<sup>70)</sup> Попытки видёть Вритру, даже въ его нарицательн. значеніи, въ греческ. В έλλερος въ Βελλεροφῶν (Поттъ, Zeitschrift IV, 436 и слёд.) или въ ''Ορθρος (Максъ Мюллеръ, Zeitschrift V, 150) я считаю равно неудачными. Противъ перваго объясненія достаточно говоритъ фонетика, а что касается сопоставленія у тта съ ''Ορθρος, то см. возраженія Потта въ Etymolog. Forschungen, второе изд., II, 747 и Wurzel-Wörterbuch II, 1, 561.

бѣды" 71). Въ послѣднемъ значени слово verethraghnа тождественно, можетъ быть, съ verethraghn— и отличается отъ него лишь суф. — а: переходъ основъ, оканчивающихся на согласную, въ основы на гласную а засвидѣтельствованъ въ языкѣ Авесты множествомъ примѣровъ (срав., напр., причастія настоящ вр. дѣйствит. зал.). Само собою разумѣется, что эпитетъ "убивающій врага", могъ соединяться уже въ индо-эранскую эпоху съ именемъ того свѣтлаго бога, который поражаетъ во время грозы какое-то враждебное существо (обыкновенно змѣя), и потому индійск. утта на п можетъ находить аналогію и въ миеическихъ представленіяхъ эранскихъ народовъ 72).

<sup>71)</sup> Можетъ быть, слово verethra и въ отдёльномъ употребленіи означаетъ иногда врага, хотя для традиціи это значеніе было скрыто господствующимъ употребленіемъ verethra «ващита», «побёда».

<sup>72)</sup> Не будучи знакомъ съ армянскимъ языкомъ, я не могу входить въ подробный разборъ брошюры г. Эмина: «Вахагн-Вишапаках' армянской мисологіи есть Индра-Vrtrahan Ригведы» (Спб. 1873). Замвчу, однако, что мнв кажется весьма правдоподобнымъ оспариваемое г. Эминымъ сопоставление Vahagn'a съ др. бактр. verethraghna (Виндишманъ, г. Паткановъ), verethraghn. Согласно съ изложеннымъ иною выше, я объясняль бы только происхождение этого слова нёсколько иначе, чемь объясняеть его г. Паткановь; со стороны же фонетики достаточную аналогію представляетъ приводимое имъ vahan щитъ — др. бактр. verethra. Впрочемъ, я не беру на себя окончательнаго решенія объ армянск. Vahagn, темъ более что для этого слова была представлена еще одна этимологія, о которой почему-то не упоминаетъ г. Эминъ. Юсти въ своемъ Словаръ къ Авестъ приводитъ арм. Vahagn при др. бактр. vadhaghna, vadhaghana, «N. propr. eines bösen Herrschers; nach der Tradition Dahâka» и указываетъ также на пеглевійск. vaughan и парс. vad аgann; при армянск. Vahagn онъ ссылается на Виндишмана Anâhita, стр. 109 и на l'ome De Ariana linguae gentisque Armeniacae indole prolegomena, стр. 48. Противъ этого сопоставленія говорить, правда, то, что Vadhaghna означаеть въ Авеств влое существо; но этотъ переходъ могъ совершиться уже на почвѣ др. бактр. языка въ связи съ поздивишею перемвною религіозныхъ вврованій. По этимологіи первая часть въ vadhaghna родственна, конечно, съ vadare оружіе для убіенія, vadha убіеніе. Со стороны фонетики сопоставление арм. Vahagn съ др. бактр. vadhaghna можетъ встретить, однако, некоторыя возраженія. Что же касается объясненія слова vahagn, предложеннаго г. Эминымъ, то оно далеко не убъдительно. Г. Эминъ говоритъ: «Слово Vah-Agn, какъ слово сложное, означаетъ «богъ Агн или Агни, т. е. Индра-богъ свъта» (стр. 23). Здъсь прежде всего останавливаетъ ошибочное отождествление Агни съ Индрою, которое несправедливо и по отношению къ Ведамъ (хотя оба бога стоятъ, конечно, близко другъ къ другу, по связи понятій: «свътлое небо» и «огонь», не только земной, но и небесный), а тымъ меные можеть быть допущено для эранскихъ языковъ. Но армянскій языкъ есть прежде всего эранскій, и потому индійск. indra и agni не могутъ доказывать того, что эти боги (съ теми же именами) были

Корнемъ слова  $v_r$ trа Бетлингкъ и Ротъ (срав. также Потта Wurzel-Wörterbuch) считають var (сскр. var), отвращать", но мнѣ эта этимологія кажется сомнительною, въ виду того, что суф. — trа не имѣль бы здѣсь того значенія, какое обыкновенно соединяется съ нимъ. При томъ же, мы встрѣтили уже индо-эранск. vartra, отъ var "отвращать", но въ другомъ значеніи, вполнѣ согласномъ съ характеромъ суф. — tra. Итакъ, я думаю, что сскр.  $v_r$ tra, др. бактр. verethra— въ verethragan и т. д., должно объясняться иначе и принимаю здѣсь корнемъ vart (суф. -ra), хотя, понятно это vart не можетъ имѣть ничего общаго съ vart "вертѣть". Корень vart, принимаемый мною для  $v_r$ tra, повидимому, плохо со-

извъстны и въ общезранскую эпоху. Слово, соотвъствующее сскр. indra. существовало и въ общезранск. языкъ, но мы не знаемъ того значенія, какое оно имъло тамъ (срав. у г. Эмина стр. 11); что же касается agni, то можно думать, что это индоевропейское слово было утрачено еще въ ту эпоху, когда эранскіе языки составляли одно цёлое. Правда, г. Эминъ видитъ agni и въ арм. словатъ: arévagn, arégagn «солице», но и эти этимологіи сомнительны; чтобы согласиться съ ними, надо было бы признать, что армянск. языкъ утратилъ престыя слова для обозначенія солнца (это, однако, противоречить фактамь) и должень быль прибегнуть къ сложеніямь, крайне страннымъ при этомъ. Я думаю, что а révagn, а régagn могуть быть объяснены болье удовлетворительно, безъ помощи «agni». Что касается a r é v-, то г. Эминъ смъщиваетъ при объяснении его кории аг и вуаг (стр. 24-25); одно изъ двухъ: или а rév родственно съ др. бактр. h v a r e, т, е. сскр. s v a r, или же оно должно быть сопоставляемо съ сскр. a r u s h a, a следовательно и a r u % a (светлокрасный, свётложелтый), котор. указывають на основу аги (срав. русск. алый). И то, и другое, однако, ошибочно: сопоставление a r é v съ др. бактр. h v a r e, сскр. s v a r, не выдерживаеть никакой критики со стороны фонетики, а противъ сравненія арм. а г є́ v съ сскр. а г ц (значеніе «солнце» для этого слова засвидётельствовано слишкомъ недостаточно) можно указать на несоотвътствіе арм. є́ у сскр. и. Правдоподобная этимологія слова а г є у (откуда а г є у а д п) давно уже представлена, и аге́ у сближается съ сскр. га у і «солице» (см. напр. Патканова Изсліздованіе о составъ армянскаго языка, стр. 25); появленіе а передъ начальнымъ г засвидътельствовано въ армянск. языкъ многими примърами и находитъ аналогіи въ другихъ языкахъ. Срав., напр., aravot утро, aruciak (arociak) утренняя заря; первое изъ нихъ того же происхожденія, какъ и аге́у, и не можеть быть сближаемо съ сскр. arvat, какъ это дълаетъ г. Эминъ (ибо второе а въ aravot было бы непонятно), а второе принадлежить корню ruk, сскр. и др. бактр. ruc «свътить», и не имъетъ ничего общаго съ сскр. arusha, такъ какъ арм. с никогда не можетъ соответствовать ссир. sh. т. е. первонач. s. Что касается окончанія — agn въ arévagn, то я разлагаю его на два суффикса: — ak (=новоперс. — éh, осетинск. ад) и — n (= новоперс. — ân; срав., напр., арм. dûr-n дверь). — Соотвътствующимъ же образомъ должно объясняться и arég-agn, указывающее, повидимому, на кор. rag или rak (=ark, arg).

хранился въ индоевропейскихъ язывахъ, но за то мы имфемъ его парамельную форму vardh въ готск. fra-vardjan "причинять вредъ", двн. far-vartan, ст. слав. вредъ, вредити. Vartвъ vrtra можетъ имъть приблизительно то же значеніе, хотя надо думать, что первоначально vart, vardh имъли болъе наглядный смыслъ и выражали: "рубить, резать, убивать" и т. д, Действительно, въ санскритъ мы находимъ глаголъ vardh "ръзать, рубить" (срав. vardhaka, vardhaki, "плотникъ"), который быль уже сближень Фикомъ 78) съ готск. fravardjan и ст. сл. връдъ; далье, сюда же я отношу и латинск. verber, гдв b точно тань же соотвътствуетъ первоначальн. dh, какъ, напр., въ verbum (готск. vaurds, лит. vardas "имя") 74). Существованіе параллельныхъ ворней vart и vardh находить достаточно анадогій въ индоевропейск. языкахъ, такъ какъ вообще въ корняхъ, оканчивающихся на две согласныхъ, изъ которыхъ первая есть идавная или носо-`вая, конечная согласная является часто то звучною (иногда придыхательною), то глухою. Срав. vank и vang 75) "колебать, искривлять", skant и skand "прыгать", 76) skarp и skarbh "звучать", 77) vart и vardh 78) "говорить, бормотать" и т. д.

Kopens vart, принимаемый мною для vrtra, можеть быть, будеть открыть со временемь и въ другихъ индоевроп. языкахъ, но пока я не имъю для него върныхъ данныхъ, за исключениемъ тъхъ,

<sup>73)</sup> Vergleichendes Wörterbuch, crp. 543.

<sup>74)</sup> Курпіусь (Grundzüge, 4-е изд., стр. 353) ошибочно сопоставляєть verber съ ст. сдав. връба, дит. virbas; съ этими словами и сравниваю дат. verbena и, слъдовательно, отвергаю ту этимологію, которая была предложена для verbena Корсеномъ (Aussprache, 2-е изд., I, 170), оть vardh «рости».

<sup>75)</sup> См. Слеварь Фика...

<sup>76)</sup> Лит. skantu skasti «прыгать», лат. scaturire; ссвр. skand «прыгать», лат. scando и т. д.

<sup>77)</sup> См. Словарь Фика.

<sup>78)</sup> Кор. vardh «говорить» нявъстенъ няъ готск. vaurds «слово», лат. verbum, лит. vardas «ния», но сюда же я отношу и лит. vardyti «ворожить» (няъ значенія «бормотать»), русск. во рожить, ст. сл. (?) в ражити (не смотря на же, виъсто жед). Параллельн. форма этого корня, vart, сохранилась въ чемск. vitrati ворчать, а также въ прусск. wertemai «ны ворожить» (въ III катих.; значеніе слова открывается изъ связи его съ другими). Относительно нерехода значенія отъ «бормотать» къ «ворожить» срав. лит. burti «ворожить, предскавывать», котор. не своему корню должно быле значить: «бормотать» (срав. лит. burn а ротъ, русск. буркать и т. д.). Бурда (Веіта́де VI, 244), увлекшись соввучіемъ, сближаль чешск. vrtrati, vrtrák съ сскр. vrtra.

которыя представляеть санскрить, гдѣ къ тому же корню принадлежить vartana въ значеніи "растираніе" (=peshana) и, можеть быть, vartaka "копыто лошади". Готск. fra-vairthan "гибнуть" (въ выраженіи: fravaurthans ahin κατεφθαρμένος τὸν νοῦν), не смотря на кажущуюся близость къ fra-vardjan, не можеть быть, однако, отдъляемо отъ vairthan, нъм. werden (кор. vart вертѣть); срав. ср.в.нъм. ver-wirde "vergehe, verkomme", сущ. ent-werden "das Vergehen, zu Nichte Werden", er-wirde "vergehe" (но также "fange an zu werden") и др. 79) Относительно перехода значеній срав. нвн. verwesen.

## Третья декада.

1 ст.—Рга $\acute{g}$  фраті, собств. "владыва созданій", есть имя одного изъ боговъ, охраняющаго все живое; позднѣе, какъ напр. здѣсь, Праджапати обращался въ бога, стоящаго въ главѣ другихъ. Рагатевh $\acute{t}$ hin, здѣсь эпитеть Праджапати, является иногда особымъ богомъ.

Varcas въ Ведахъ принадлежить въ числу трудно переводимыхъ словъ. Петерб. Словарь опредъляеть значение его такимъ образомъ: "Lebenskraft, Lebhaftigkeit; Energie, vigor; Wirksamkeit, Regsamkeit, Nachdruck; die leuchtende Kraft im Feuer und in der Sonne, daher in der späteren Sprache Licht, Glanz, Farbe". Но Словарь въ этомъ случав положительно ошибается; эмпирическ. понятіе "блескъ, сввтъ" не могло развиться изъ абстрактнаго "сила", и нѣтъ никакого сомнѣнія въ томъ, что первоначальное значеніе слова varcas было именно "блескъ, сввтъ". Фактическое доказательство этого представляетъ древнебактр. языкъ, гдв прилагат. as-varecanh (as очень—varecanh—cckp. varcas) значитъ "очень блестящій", точно такъ же какъ и vareconhvant "(—сскр. varcasvant) есть "блестящій" и употребляется, между прочимъ, какъ эпитетъ мѣсяца

<sup>79)</sup> См. Потта Wurzel-Wörterbuch IV, 211. Потть справедливо отдёляеть отсюда готск. fra-vardjan, но помъщаеть, однако, этоть глаголь не на мъстъ, въ связи съ vardja — стражь и т. д. (WWB. II, 1, 592). — Лео Мейерь (Die Gothische Sprache, стр. 322) ставить fravairthan рядомь съ fravardjan, но съ этимъ трудно согласиться, такъ какъ fravardjan не можеть быть отдълемо отъ ст. сл. връдъ.

и звъзды Сиріуса (др. бактр. tistrya). Такимъ образомъ несомнънно, что уже въ индо-эранск. эпоху сущ. varcas имъло значеніе "блескъ, свътъ"; сскр. глаголъ varc "блистатъ", приводимый въ Dhâtupâtha (6,1), можетъ быть, нивогда не существовалъ и извлеченъ грамматистами изъ varcas, но въ такомъ случав онъ извлеченъ совершенно правильно. Корень слова varcas есть, конечно, vark, съкотор. срав. корень valk "блистать", получаемый изълат. Vulcanus и ссер. ulká (изъ valká) "метеоръ, огненное явленіе; головня". Въ позднъйшемъ санскритскомъ языкъ varcas употребляется исключительно въ значеніи "блескъ, свътъ" или иногда "цвътъ"; въ Ведахъ также мы должны переводить varcas словомъ "блескъ" тамъ, гдъ говорится объ varcas Огня (напр. RV. 3, 22, 2), Солнца (напр. RV. 10, 112, 3), золота (напр. Ar. 4, 10), подобно тому какъ и прилагат. varcasvant (=др. бактр. vareconhvant) удерживаетъ значеніе "блестящій" тамъ, гдѣ оно стоитъ, напр., при существ. "золото" (Vâg. Samh. 34, 50). Но гораздо чаще varcas въ Ведахъ не можетъ быть переводимо словами "блескъ, свътъ", и вотъ тутъ-то оказывается трудною точная передача ведійскаго выраженія. Значенія слова varcas, выписанныя мною изъ Петерб. Словаря, довольно върно схватывають его общій смысль въ Ведахъ (хотя, какъ я замътилъ, порядокъ, въкоторомъ они выведены, не въренъ); я прибавилъ бы также и значеніе "здоровье" (=,свъжесть силь"), такъ какъ, по моему мивнію, varcas въ Ведахъ часто можетъ быть передаваемо этимъ словомъ. Но иногда оказываются недостаточными вс $\mathbf{\dot{s}}$  эти значенія, и напр. въ Aг. 4, 1 я предпочитаю переводить varcas словомъ "благоденствіе", такъ какъ на это указываетъ употребление его при инфинитивъ drce "видътъ" и рядомъ съ гауі "богатство". — Веберъ высказалъ недавно по поводу ведійск. varcas слъдующее предположение: varcas scheint mir mit var $\acute{g}$  $(vr'ana, \hat{u}r'a)$  und varez, wirken,  $\varepsilon \rho \gamma$  in Verbindung zu bringen; wir haben zahlreiche Fälle, wo im Auslaut tenuis und sonans in derselben Wurzel variiren, so z. B.  $ar\acute{g}$ , arc; pa $\acute{g}$ , paç; pad, pat; mar $\acute{g}$ , marc; cad, çat etc". 80) Надо замътить, что въ самомъ стихъ Атһарваведы, по поводу котораго сделано это предположение, Веберъ переводить varcas словомъ "Thatkraft", хотя я бы предпочель здъсь значеніе "здоровье", такъ какъ оно болье подходить къ смыслу мъста: pari dhatta dhatta no varcasemam gʻaramrtyum krnuta dirgham

<sup>80)</sup> Indische Studien XIII, 173.

ауић (AV. 2, 13, 2), т. е. "облеките намъ его (юношу), облеките здоровьемъ, создайте (т. е. даруйте) ему смерть отъ старости, долголѣтіе" (Веберъ: Umhüllet ihn, hüllt ihn uns ein mit Thatkraft, Lang Leben schafft ihm, Tod durch Greisenalter). Во всякомъ случав, для нъкоторыхъ мъстъ значеніе "Thatkraft" (вытекающее изъ значенія "свъжесть силь, здоровье") можеть быть допущено, но слъдуеть ли предполагать, что varcas не имъетъ здъсь ничего общаго по происхожденію съ varcas блескъ? Веберъ не говорить, правда, какъ понимаеть онь отношение varcas "Thatkraft" къ varcas "блескъ", но я не думаю, чтобы онъ былъ согласенъ съ толкованиемъ Петерб. Словаря; я, по крайней мірі, могь бы признать Веберовскую этимологію только при томъ предположеніи, что varcas Thatkraft вовсе не родственно съ varcas "блескъ". Темъ не мене, однако, я считаю излишнею этимологію, выставленную Веберомъ, и думаю, что для авторовъ ведійскихъ стиховъ слово varcas, какъ бы мы ни переводили его теперь, всюду удерживало основное значеніе "блескъ, свѣтъ", подобно, напр., dyumna и  $\acute{g}$ yotis. Dyumna, собств. "свътъ" (кр. div=dyu), имъетъ въ Ведахъ значение физическаго свъта сравнительно ръдко и должно быть обыкновенно переводимо словами: "веселость, бодрость, свъжесть силь", а также: "богатство", "благоденствіе";  $\acute{q}$  y o tis "св $\check{b}$ тъ", удерживающее въ позднъйшемъ языкъ почти исключительно это значеніе, часто употребляется въ Ведахъ възначеніи св втлой, т. е. радостной жизни или же въ смыслъ внутренняго свъта, т. е. способности понимать, чувствовать. Ошибочно было бы, однако, считать здёсь переносъ понятія законченнымъ; еслибъ, напр., наши слова: "здоровье", "сила" и т. д. точно передавали значеніе varcas въ извістныхъ стихахъ, въ такомъ случав было бы непонятно, почему позднейшій языкъ утратилъ эти более абстрактныя значенія, удержавши, однако, первоначальное и чисто эмпирическое значение слова varcas: "блескъ". По поводу varcas, dyumna,  $\dot{q}$  yotis и т. д. можно припомнить, напр., употребление слова  $g\hat{a}$  vas ("коровы") въ Ведахъ. При перевод  $\dot{a}$  vas я долженъ былъ прибавлять эпитетъ "небесныя", такъ какъ иначе ведійск. выраженіе моглобы быть ложно понято нами, но мы должны имъть въ виду, что gd vas "коровы" вовсе не составляютъ мина, по крайней мѣрѣ—въ стихахъ древнѣйшихъ; ведійскій способъ выраженія заключаль въ себъ задатки къ тому, чтобы со временемъ эти  $g \hat{a}$  vas обратились, дъйствительно, въмиеъ, но для авторовъ ведійских тимновъ образъ не закрывалъ

еще собою того предмета или явленія, къ которому онъ примънялся. Такъ, напр., въ Аг. 4, 12 мы читаемъ о двухъ-выменныхъ, т. е. коровахъ, которыя выходятъ съ быками и съ телятами и подъ которыми должно разумъть небесныя воды, или облака; мы могли бы принять это за мисъ, но окончание стиха разубъждаетъ насъ въ этомъ: "этими водами, прекрасное питье дарующими, будьте здесь!" Наконець, какъ при переводе varcas, dyumna часто трудно бываетъ сдёлать выборъ между нёсколькими значеніями, такъ и ведійск. gavas въ образномъ употребленіи не всегда означаеть "облака", но также и "лучи света" или "утреннія зори". Когда я говориль въ Введеніи о трудности переводить Веды, то разумѣль, между прочимь, именно эту картинность выраженій, которою изобилуетъ языкъ Ведъ. Нашъ переводъ можетъ быть довольно близовъ лишь тогда, когда извёстный образъ, встрёчаемый нами въ языкъ Ведъ, совпадаетъ съ подобнымъ же образомъ въ нашемъ собственномъ языкъ; но даже и въэтомъ случав передача ведійскаго выраженія остается блідною, вслідствіе нашей привычки отвлекаться при переносномъ употребленіи словъ отъ ихъ первоначальнаго значенія.

Слово уаçая въ поздивишемъ язывъ значитъ "слава". Въ Ведахъ уа çая употребляется обывновенно для обозначенія того, что можетъ возбуждать славу, почетъ, удивленіе, и понятно, что при переводъ этого слова часто трудно бываетъ угадать его точное значеніе въ извъстномъ случав. По своему происхожденію уаçая принадлежитъ, конечно, корню уак чтить уас (сскр. уа ý, др. бактр. уаг) и тождественно съ др. бактр. уаçа n h "почитаніе" или "молитва", которое я вывожу изъ сложнаго слова уаçо bereta 81) "принесенный съ почитаніемъ (жертвоприношеніемъ)" или "съ молитвою". Отсюда же объясняется и употребленіе уаçая въ Ведахъ въ значеніи: "благосклонность, милость, дружеское расположеніе", т. е. также "почитаніе", въ извъстной формъ. Уаçая: предполаг. \* уас уа ý ая

<sup>\*\*1)</sup> Точно такъ же и г. Коссовичъ (Четыре статьи изъ Зендавесты, стр. 125) принимаетъ основу уасай ( —сскр. уасая), котя даетъ ей нъсколько другое значеніе:
«блескъ, сила; жертвоприношеніе»; но доказательствъ въ польву «блескъ, сила» никакихъ нътъ, а «жертвоприношеніе»—«богопочитаніе». Юсти извлекаетъ изъ первой
части въ уасовете с основу уаса, которая на столько же возможна, какъ и
уасай h; въ пользу послъдней, однако, геворитъ санскритъ. Объясненіе уасо— изъ
уаг не върно, такъ какъ z не могло бы обратиться здёсь въ с.

"почитаніе" (RV. 8, 40, 4; срав. греч.  $\Tilde{a}$ уо $\Tilde{a}$ ), уа $\Tilde{g}$ ив: уа $\Tilde{g}$ . Корень уак можно видіть и въ греческ.  $\Tilde{a}$ хе́о $\Tilde{\mu}$ аї и т. д., при чемъ переходъ значеній представляєтся мнів въ слідующемъ порядків: "почитать, иміть попеченіе, холить" (—поправлять, исцівлять, утолять) в 2). Если это сопоставленіе вірно, въ такомъ случа въ глаголів  $\Tilde{a}$ хе́о $\Tilde{\mu}$ аї мы находимъ и древнюю основу  $\Tilde{s}$  уаказ; срав.  $\Tilde{a}$ хеіо $\Tilde{\mu}$ еvо $\Tilde{s}$  (изъ  $\Tilde{s}$  ахеєто $\Tilde{\mu}$ еvо $\Tilde{s}$ ) у Гомера, а также будущ.  $\Tilde{a}$ хе́о $\Tilde{u}$ н, асето $\Tilde{s}$  и т. д. Та же основа является и въ словахъ:  $\Tilde{a}$ хе $\Tilde{s}$ н,  $\Tilde{a}$ хе $\Tilde{s}$ н,  $\Tilde{s}$ н т. д. Древне-ирландск.  $\Tilde{i}$ с,  $\Tilde{i}$ сс (изъ јасса) "исцівленіе" и другія кельтскія формы указаны у Эбеля и у Фика  $\Tilde{s}$ 3).

Выраженіе уаў пакуа рауак я перевожу "сила молитвы (-богопочитанія) 84). Здёсь высказывается желаніе, чтобы молитва человъка оказывала дъйствіе, т. е. чтобы она доставляла ему то, о чемъ онъ молитъ; срав. въ Ar. 4, 10 satyasya brahmaņo varcas.— Слово рауаз значить собственно "влага, сокъ" и можеть обозначать поэтому воду, молоко и мужское съмя. Въ переносномъ значеніи рауаз употребляется о сокъ или сокахъ (множ. ч. рау d n si) въ смыслъ кръпости или силы; см. Бетлингка и Рота. Я не могу согласиться съ Грассманомъ, который думаетъ, что основное значеніе рауаѕ есть "молоко", и что это же значеніе сохраняется всюду, хотя по большей части въ смыслѣ образа или метафоры. Многія выраженія моглибы быть объяснены при такомъ толкованіи лишь съ большими натяжками, а уа $\acute{g}$  $\grave{n}$ as ya рауаз, встр $\check{s}$ чающееся только въ нашемъ стихв (=AV. 6, 69, 3), осталось бы, какъ мнв кажется, вовсе не разъясненнымъ. Правда, въ языкъ Авесты ра уай h означаетъ "молоко", но отсюда не слъдуетъ еще, чтобы это было первоначальное значеніе слова; мы должны думать только, что уже въ индо-эранскую эпоху разав могло применяться къ молоку, какъ влагъ, котя въ то же время это слово не теряло своего общаго значенія.

2 ст.—Слово çravas значить здёсь "теченіе, быстрое движеніе" (ведійск. çru—др. бактр. çru "приходить въдвиженіе") и не должно быть смёшиваемо съ çravas "слава" (отъ сскр. çru, первонач. kru "слышать").

<sup>82)</sup> Срав. значенія, соединяющіяся въ латинск. colere.

<sup>83)</sup> Cm. Фика Die ehemalige Spracheinheit der Indogermanen Europas, crp. 357.

<sup>84)</sup> О вначеніи уа $\dot{q}\dot{n}$ а см. Введеніе.

4 ст. Purohita, собств. "предпоставленный", есть название домашняго жреца (здёсь объ Агни); hotar обратилось впослёдствіи въ название того жреца, который долженъ произносить гимны Ригведы при общественномъ жертвоприношеніи, но первоначально это слово значило или "жрецъ" (вообще), или "глашатай". Еще во времена Яски (Nir. 7, 15) были выставлены двъ этимологіи для hotar: оть hvd "звать" и оть hu "приносить жертву".—Deva, какъ извъстно, значило первоначально "свътлый", и Саяна не безъ основанія поэтому принимаеть его здісь въ смыслів dvotam ana, "сіяющій, светящій". Понятія: "божественный, богь" лишь постепенно развивались изъ основнаго значенія слова deva, и само собою разумъется, намъ очень часто невозможно опредълить, бакое изъ этихъ понятій преобладаеть въ томъ или другомъ случав. Переводя deva "божественный", мы не должны забывать, что наши слова: "богъ, божественный никоимъ образомъ не могутъ вполнъ соотвътствовать ведійск. deva, въ которомъ всегда болье или менье сохранялось его первоначальное, эмпирическое значение.

5 ст.—Выраженіе пата допат (здёсь пата множ. ч.) въ первой падъ значить собственно или "виды коровъ" (какъ далъе), или же "существа коровъ". Слово пата "имя" употребляется въ Ведахъ очень часто для обозначенія того, что носитъ изв'єстное имя или названіе; поэтому: "видъ, образъ, существо" 85). Виды небесныхъ коровъ указываютъ на различныя формы, подъ которыми онъ представляются; срав. въ Ar. 4, 12 эпитеть облаковъ-коровъ: viçva rapaņi bibhratis, "носящія (т. е. имъющія) всякіе образы".--Число "трижды семь" часто встрвчается въ Ригведв (напр. 1, 72, 6; 1, 19, 12 и 14; 7, 87, 4 и т. д.), точно такъ же какъ и числа "три" и "семь".-Относительно первой пады нашего стиха должно заметить, что слова: te prathamam manvata могли бы быть переведены такъ: "они впервые помянули (т. е. въ пъсняхъ)" или "почтили"; но глаголь man значить также и "открывать мыслію", "узнавать", и это значеніе болье согласуется какъ съ  $\acute{g}$ anan во второй пад $\check{\mathbf{b}}$ , такъ и съ сл $\check{\mathbf{b}}$ дующимъ параллельнымъ мъстомъ, изъкотораго мы видимъ, между прочимъ, что подъ "они" разум вются "наши предки". Воть это м всто (RV. 1, 62, 2): pra vo mahe mahi namo bharadhvam ângûshyam çavasânâya

<sup>85)</sup> См. Словари Бетлингка-Рота и Грассмана.

sâma, yenâ nah pûrve pitarah padaýhâ arcanto angiraso gâ avindan, "вашему великому (т. е. Индрѣ) принесите великое поклоненіе, могучему принесите хвалебное піснопівніе saman, которымъ прославляя его (Индру), наши древніе предки Ангирасы, знакомые съ мъстопребываніемъ (или "съ путями") 86), открыли (=нашли) небесных в коровъ". Слово рада j n а допускаеть двоякій переводъ: "знакомый съ м'встопребываніемъ" (Петерб. Словарь: "ortskundig, die Heimath kennend") и "знакомый съ путями", собственно "съ слъдами" (Грассманъ: "die Fusspur kennend, des Weges kundig"). Бенфей переводить pada ý nas: "gute Spürer" и дълаеть слѣдующее замѣчаніе: "die Spuren der Kühe (=Regenwolken) wohl kennend, d. h. wissend, dass der Regen nur durch Loblieder auf Indra, der die Wolken rum Regnen bringt, zu erlangen ist". 87) Ho коровы, которыхъ освобождаеть изъ заключенія Индра (побуждаемый къ этому гимнами), могутъ означать не только небесныя воды, но также и лучи свъта, <sup>88</sup>) котя оба представленія обыкновенно смъщивались въ этомъ поэтическомъ сказаніи. Въ нашемъ стихъ "великолепіе красныхъ небесныхъ коровъ" указываетъ, повидимому, на лучи свъта, между тъмъ какъ выражение "привътствовали ревомъ" (если это не миоъ) удобнъе понимается по отношенію къ облавамъ.—Prathamam я перевожу "древле", по аналогіи съ рûrve "древніе", эпитетомъ предковъ въ приведенномъ мною мъстъ изъ Ригведы. Ho prathamam можеть значить также и "внервые".

Относительно trih sapta paramam nâma, гдѣ nâma есть множ. число (тождественное по формѣ съ ед. ч.), можно предположить, что рагатат представляетъ собою искаженіе формы рагата (множ. ч.). Правда, Боллензенъ 89) приводить изъ Ригведы нѣсколько примѣровъ подобнаго несогласованія въ средн. родѣ, но изъ нихъ лишь два оказываются аналогичными съ нашимъ мѣстомъ, именно viçvam vana (7, 7, 2) и ddhar divyâni (1, 64, 5), между тѣмъ какъ остальные или могутъ быть объясняемы иначе (напр. въ 7, 61, 2 dîrghaçrut принадлежить не къ manmâni, но къ viprah; въ 7, 62, 1 br hat есть нарѣчіе), или же являются правильными, какъ скоро мы припомнимъ, что конечная гласная въ такихъ фор-

<sup>85)</sup> Т. е. коровъ.

<sup>86)</sup> Or. und Occ. I, 586.

<sup>87)</sup> Cm., Haup., Kyha Ueber Entwicklungsstufen der Mythenbildung, crp. 132.

<sup>88)</sup> Zeitschr. d. Deutsch. Morgenländ. Gesellschaft, XXII: Die Lieder des Parâçara.

махъ, какъ nâma—nâmâ (передъ бывшей нѣкогда носовою), nâmâni, часто бываетъ краткою въ Ведахъ. Какъ бы то ни было, я долженъ оставить не рѣшеннымъ вопросъ о томъ, на сколько можно предполагать ошибку въ случаяхъ, подобныхъ нашему, и на сколько это явленіе, дѣйствительно, допускалось языкомъ. Срав. у Боллензена о несогласованіи подлежащаго съ сказуемымъ въ средн. родѣ.

6 ст.—Здёсь разумёются небесныя воды, изъ которыхъ родился Агни.

7 ст.—Подобнымъ же образомъ въ RV. 1, 35, 1 Ночь называется успокоительницею живаго міра (hvayāmi rātrīm ģagato niveçanīm, "призываю Ночь, успокоительницу живаго міра"), а въ одномъ изъ стиховъ, составляющихъ прибавку (khila) къ гимну RV. 10, 127, ей дается названіе sarvabhûtaniveçanî, "успокоительница всёхъ существъ".

Sam îrtsati есть дезидеративъ отъ sam ardh.

8 ст. Представляю здѣсь переводъ соотвѣтствующаго стиха Ригведы: "Мощь сильнаго краснаго богатыря (т. е. Агни) стану прославлять я теперь,—владычество Джатаведаса. Къ гостю всѣхъ людей новая чистая молитва, будто Сома, свѣтло течетъ, пріятная для Агни".

Vrshan (корень vars, сскр. varsh spargere) обозначаетъ собственно обладающаго мужскою силою, самца, мужчину; отсюда явились значенія: "сильный, могучій, богатырь". См. объ этомъ словъ у Макса Мюллера, Rig-Veda-Sanhita translated and explained, стр. 121 и слъд.

Что касается praksha—prksha, то при переводѣ его можно колебаться между двумя значеніями: "сильный, крѣпкій", и "быстрый". Петерб. Словарь замѣчаеть по поводу prksha  $^{90}$ ) слѣдующее: "lobendes Beiwort des Rosses,  $^{91}$ ) etwa hurtig, behend... Die Comm. suchen in dem Worte ganz andere Bedeutungen, gewöhnlich mit Speise versehen." Я думаю, что индійскіе комментаторы были правы въ томъ отношеніи, что слово praksha, prksha стоить, дѣйствительно, въ связи съ prksh, часто втрѣчающимся въ Риг-

<sup>90)</sup> Форма praksha не была извъстна.

<sup>91)</sup> Слово v?shan Бетлингкъ и Ротъ переводять въ нѣкоторыхъ мѣстахъ «Hengst», собств. самецъ. Этотъ переводъ вѣренъ тамъ, гдѣ v?shan составляетъ опредѣденіе при асуа, атуа и т. д., т. е. при словахъ, означающихъ коня; но мы не имѣемъ никакихъ данныхъ принимать v?shan въ томъ же значеніи и въ нашемъ стихѣ, такъ какъ слова «конь» здѣсь нѣтъ.

ведъ въ значеніи: "Labung, Sättigung, Nahrung, Speise" (BR). Извъстна связь между понятіями "питаніе, пища" и "сила, кръность"; такъ, напр.,  $\hat{\mathbf{u}} \mathbf{r} \dot{\mathbf{g}}$  соединяетъ въ себъ оба эти значенія, глаголь  $\hat{\mathbf{u}} \mathbf{r} \dot{\mathbf{g}}$ ау значить какъ "питать", такъ и "д $\hat{\mathbf{g}}$ лать кр $\hat{\mathbf{b}}$ пвимъ, сильнымъ", а литовск. valgyti, несомнънно родственное по корню, означаеть лишь "тсть" (въ отличіе отъ esti жрать).—Чтеніе Самаведы: prakshasya указываеть на форму praksha, болье древнюю сравнительно съ prksha, но нельзя согласиться съ текстомъ "рада" въ дъленіи этого слова на pra и ksha. Что касается этимологіи существ.  $p_r ksh$ , съ которымъ я привожу въ связь praksha=prksha, то Словарь Бетлингка и Рота предполагаетъ возможнымъ родство съ рагс (ргс) "наполнять, питать". Я думаю, что это сопоставленіе в'трно, но, вм'тсть съ тымь, я считаю еще болье родственными съ нашими словами др. бактр. frakhshan "Vielheit, Uebermass", frakhsti "Vielheit, Wachsthum" (Юсти). Первоначальный видъ корня есть раг-рга "наполнять", откуда съ распространеніемъ (такъ называем. Wurzeldeterminativ) park =prak и praks 92). Грассманъ, признавая родство prksha съ prksh, даетъ первому изъ этихъ словъ сл $^{*}$ дующія значенія: "labend, Labung bringend, Nahrung zuführend; das Ross, Lastthier; Labeross (=Agni, Soma и т. д.)". Я не убъжденъ, однако, въ справедливости этого толкованія и нахожу его искусственнымъ.

Слово  $\acute{q}\acute{a}$ tavedas, постоянный эпитеть Агни (позднъе также собствен. имя одной изъ формъ проявленія этого божества), можетъ быть объясняемо или въ значеніи "знающій существа", или же въ значеніи "влад'єющій существами". Первая изъ этихъ этимологій заслуживаетъ предпочтенія; срав. Словарь Бетлингка и Рота, а также Грассмана. Въ Ригведъ 6, 15, 13 мы читаемъ: viçvâ veda ganima gatavedah, "знаеть всь существа Джатаведась".—Vaicvanara, постоянный эпитеть Arни, значить собственно "принадлежащій всёмъ людямъ" или "имёющій отношеніе во всёмъ людямъ". Я перевожу: "гость всёхъ людей", слёдуя Бетлингку и Роту и основываясь на томъ, что Агни, напр. въ RV. 4, 1, 20, дъйствительно называется viçveshâm atithir mânushânâm, "гость всвхъ люлей".

Относительно варіантовъ, представляемыхъ въ этомъ стихв Самаведою, я долженъ заметить, что вполне непонятнымъ кажется

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup>) См. въ Словарѣ Грассмана глаголъ praksh, pṛksh «füllen, sättigen».

лишь чтеніе  $\acute{g}$  $\acute{a}$ tavedase (дат. п.), вм $\acute{b}$ сто  $\acute{g}$  $\acute{a}$ tavedasas (родит. и.); ошибка вызвана, можетъ быть, существованіемъ дательныхъ падежей:  $v\hat{a}$ iç $v\hat{a}$  nar $\hat{a}$ ya, agnaye во второй половин $\hat{b}$  стиха. Что касается prakshasya, то мы видели, что эта форма имееть больтую древность сравнительно съ рrkshasva. Существование варіантовъ mahas "величіе" и sahas "сила" объясняется, можетъ быть, сходствомъ начертаній та и sa. Navyase употреблено здёсь въ качествъ наръчія "снова" (срав. RV. 2, 31, 7); можно было бы думать, конечно, что паууаѕ (собств. сравнительн. степень) составляетъ здёсь эпитетъ Агни, "юный" (срав. navya объ Агни въ RV. 10, 4, 5), но въ пользу перваго объясненія говорить варіанть Ригведы: navyasî, "новая", т. е. молитва.—Vácas есть существительное (поэтому съ удареніемъ), и, сл'вдовательно, глаголъ долженъ подразумъваться при префиксъ рга. Въ Ведахъ извъстны и другіе случаи, гдъ префиксъ рга стоитъ безъ глагола 93), который по большей части можетъ быть дополненъ изъ предшествующаго предложенія; но въ нашемъ стихъ глаголъ дополняется изъ подлежащаго vacas. Относительно этой формы возможно еще одно предположеніе, которое, однако, мало в роятно: vacas могло быть первоначально сослагат. навлон. отъ основы настоящ. времени (срав. желательн. vacyat), т. е. pra vacas значило "прославь", а такъ какъ поздне эта форма была вытеснена сослагательнымъ отъ аориста (vocas), то и въ нашемъ стихв vacas было принято за существит. имя и потому получило удареніе. Во всякомъ случав, нельзя, мнв кажется, считать vácas искаженіемъ изъ vocas (безъ ударенія).

9 ст.—Начало этого стиха въ Ригведѣ должно быть переведено такъ: "всѣ боги достопочитаемые, Небо и Земля, оба, и сынъ водъ (т. е. Агни) да услышатъ мое моленіе!" При чтеніи Самаведы: уа $\acute{g}$   $\acute{n}$ ат въ стихѣ возстановляется метръ триштубhъ. Должно замѣтить только, что во второй падѣ  $\acute{i}$  въ rodas $\acute{i}$  обращается въ g (см. выше), а въ третьей падѣ рагі произносится съ синицезою; см. объ этомъ у Макса Мюллера, Rig-Veda-Sanhita translat. and explain., Preface, CL. Четвертая пада начинается, конечно, съ sumneshu, а не съ vосат, какъ предлагалъ дѣлить Кунъ (Beiträge IV, 197).—О словѣ sumna, которое иногда ошибочно

<sup>93)</sup> См. Петерб. Словарь.

сближали съ θμνος, см. Ауфрехта въ Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung IV, 274 и слъд.

10 ст.—В р haspati есть богъ молитвы. Слово bhaga я понимаю здёсь въ значеніи достоинства (собств. "удёлъ, счастливый удёлъ"); срав. у Бетлингва и Рота: "treffliche Begabung, Herrlichkeit, Würde". Индійскіе комментаторы и лексикографы объясняютъ bhaga въ этомъ значеніи чрезъ аісvатуа, "могущество властителя", или же видятъ здёсь соединеніе шести качествъ: могущества властителя, силы, славы, красоты, знанія и безстрастія.—Срав. съ нашимъ мѣстомъ Ath. V. 7, 12, 3: asyâh sarvasyâh samsado mâm indra bhaginam kuru.—Что касается чтенія mâ передъ рагі шисуатат, то оно, въроятно, ошибочно, такъ какъ рагі здёсь не предлогъ, но префиксъ: глаголъ шис ("развязывать, распускать, освобождать" и т. д.) лишь въ соединеніи съ рагі имѣетъ значеніе "облекать, одѣвать". Происхожденіе ошибки (mâ вмѣсто те) легко объяснить тѣмъ, что форма mâ была уже употреблена два раза.

12 ст.—Ghṛta есть топленое масло, употребляемое при жертвоприношеніи (срав. бухарск. zard "коровье масло"). Аmṛta, въ средн. родѣ, собственно "безсмертное; безсмертный напитокъ", обозначаетъ какъ сому, такъ и havis, масло, которое льютъ на огонь <sup>93</sup>).

13 ст.—Для слова yahva я удерживаю традиціонное объясненіе (—mahant въ Nâighant. 3, 3) и понимаю "великій" въ смыслѣ "сильный, могучій"; срав. вед. yahu (—mahant у Саяны)—др. бактр. yazu, а также литовск. jegti имѣть силу, быть сильнымъ. Словарь Бетлингка и Рота предполагаетъ для yahva значеніе: "in fortwährender Bewegung oder Thätigkeit befindlich, rastlos; continuus, beständig".

Сущ. viр въ Ведахъ, по толкованію Петерб. Словаря, значить "прутъ, лоза" и т. д., и я не сомнѣваюсь въ томъ, что это объясненіе вѣрно, хотя оно и не согласно съ традицією. Корнемъ сущ. vip Словарь считаетъ vip "дрожать" и предполагаетъ поэтому, что vip "прутъ" значило собственно "schwank". Ниже я укажу на возможность другой этимологіи для этого слова, но какъ бы мы ни объясняли его происхожденіе, значеніе "прутъ" и даже "вѣтка" вполнѣ подтверждается прусск. wipis "вѣтка" (въ Эльбингскомъ

<sup>94)</sup> См. Словарь Грассмана, подъ словомъ ат / ta.

Словаръ), а также ср.в.нъм. wipfel "розги, прутья" 95).—Выраженіе vipo agra ("верхушка вътки") въ нашемъ стихъ важно тъмъ, что оно объясняетъ намъ, какъ я думаю, и ripo agra въ соотвътствующемъ мъстъ Ригведы. Традиція видить въ гір землю (Nâigh. 1, 1: ripah, т. е. род. пад. отъ rip), но отсюда не слъдуетъ еще, чтобы гір, д'яйствительно, им'яло это значеніе, подобно тому какъ, напр., ilâ (idâ) вовсе не означаетъ землю, хотя и приводится въ Nâighant. въ числъ prthivînâmadheyâni. Точно такъ же и слово vip "вътка" не было понято традицією и объяснялось въ значеніи "палецъ". Изъ Словаря Бетлингка и Рота я вижу, что сущ. rip встрвчается еще въстих RV. 10, 79, 3 (sasam na pakvam avidac chucantam ririhvânsam ripa upasthe antah), но и тамъ значеніе "вътка, стебель" вполнъ подходитъ, между тъмъ какъ въст. 3, 5, 5 оно положительно подтверждается и смысломъ, и сопоставленіемъ rip съ vip, употребленнымъ въ Ar. [Срав. эпитетъ птицы въ Ригведъ: drushad "сидящая на деревъ" (9, 72, 5), drushadvan id. (6, 3, 5)]. При томъ же, слово agra означаеть верхушку, верхній конець (въ противоположность нижнему), и потому нельзя было бы ожидать его въ примъненіи къ землѣ <sup>96</sup>). Сказанное мною о сущ. rip должно быть распространено и на другое загадочное слово, именно гир, которое вполнъ соотвътствуетъ словамъ vip и rip, какъ это можно видъть изъ слъдующаго мъста Ригведы (4, 5, 8): pati (agnih) priyam rupo agram padam veh. Комментаторъ, основываясь на аналогіи гір, объясняетъ и гир въ значеніи "земля", но это толкованіе еще менье авторитетно, чымь то, которое дано было для гір, такъ какъ слово гир вовсе не упоминается въ Naigh. Кромъ указаннаго мъста, мы находимъ сущ. гир еще два раза въ Ригведъ, именно въ ст. 4, 5, 7 и 10, 13, 3. Въ первомъ изъ этихъ стиховъ (sasasya carmann adhi caru prener agre rupa ârupitam gabâru) rupas (род. пад.) соединено опять таки съ agra, но общій смысль этого міста для меня не ясень, всліндствіе загадочности словъ ârupitam (текстъ "рада": arupitam!)  $\acute{g}$ abâru, которыя сл $\check{g}$ дують непосредственно за agre rupa  $^{97}$ ). Что же касается ст. 10, 13, 3 (райса padâni rupo anv aroham catushpadîm

 $<sup>^{95}</sup>$ ) Что же касается датинск. vepres, о которомъ напоминаетъ Петерб. Словарь, то оно не идетъ сюда ни по своей гласной (первонач. a), ни по значенію.

<sup>96)</sup> Срав. Грассмана, который сознаетъ трудность объяснить аджа въ соединении съ гір «земля».

<sup>97)</sup> Должно обратить вниманіе на созвучіе между гира (т. е. rupas) и ârupitam.

anv emi vratena), то здёсь трудно опредёлить значеніе rup, хотя во всякомъ случай я не могу переводить его словомъ "земля". Корнемъ сущ. rup (по крайней мъръ, въ RV. 4, 5, 8 и 4, 5, 7) я считаю гир "подниматься, рости". Этотъ корень сохранился въ индоевропейскихъ языкахъ лишь въ немногихъ образованіяхъ, и потому не удивительно, что до сихъ поръ онъ не былъ открытъ. Въ санскритъ глаголъ \* гир былъ вытъсненъ тождественнымъ по значенію ruh (отъ корня rudh) "подниматься, рости", и только въ винословной формъ встръчаемъ мы рядомъ съ го нау также и горау. Правда, въ санскритскихъ грамматикахъ гора у объясняется изъ ruh, но лишь потому, что глаголъ rup не сохранился въ санскритъ. Винословныя образованія съ суф. -- рау (или —а ра у?) 98) во многихъ отношеніяхъ представляются еще не ясными, но во всякомъ случав нельзя не видвть, что этотъ суф. появляется, --- за однимъ исключеніемъ (см. ниже), --- лишь въ тъхъ глаголахъ которые оканчиваются на гласную; понятно, что формы glapay= glapay, kshmapay и knopay образованы отъ gla, kshma и knu, а не отъ glåi (т. e. glåy), kshmåy и knûy, которыя приводятся въ санскритскихъ грамматикахъ въ качествъ корней, хотя конечный іотъ принадлежить здісь собственно глагольному образованію. Извъстно далъе, что суф. - рау (или - арау, - арау) является по общему правилу въ винословной форм'я техъ глаголовъ, которые оканчиваются на-а, и такіе ръдкіе случац, какъ hrepay, repay, vepay (отъ hrì, rì, vì), а также knopay (отъ knû=knûy) могли бы быть объяснены вліяніемъ аналогіи, если первоначальною формою суф. было -арау или -арау. Но главную трудность представляютъ здъсь такіе глаголы на —і, какъ  $\acute{q}$ і, smі и т. под., которые въ винословномъ образованіи являются въ формахъ:  $\acute{q}$   $\grave{a}$  рау, sm  $\grave{a}$  рау и т. д. Какъ бы то ни было, несомнъннымъ фактомъ остается то, что суф. -рау мы находимъ лишь въ гляголахъ, оканчивающихся на гласную, и единственное исключение представляетъ аграу "метать; вставлять" и т. д., отъ глагола ат. Это исключеніе, однако, легко объясняется тымь, что аг часто обращается въ гласную r, такъ что глаголы съ гласнымъ окончаніемъ естественнымъ образомъ могли оказать вліяніе и на аг. На взглядъ индійскихъ грамматистовъ аграу не было бы даже исключениемъ изъ изложеннаго мною правила, такъ какъ основою глагола аг они считають r (съ чёмъ мы,

<sup>98)</sup> См. объ этомъ суффиксъ Бенфея Kurze Sanskrit—Grammatik, § 123.

конечно, не можемъ согласиться). Итакъ, форма аграу не объясняеть еще существованія горау изь ruh, ибо аналогія глаголовь, оканчивающихся на гласную, не могла простираться на rub. Два обстоятельства препятствують мнв признать то объясненіе, которое дается обывновенно для горау, т. е. происхождение этой формы изъ ruh: во первыхъ, единичность этого примъра, показывающаго. винословный суф. - ра у въ глаголъ, оканчивающемся на согласную (аналогія аграу недостаточна, какъ мы видели); во вторыхъ, невозможность въ санскрите сочетанія рр, долженствовавщая представить сильное препятствіе тому, чтобы именно глагодь ruh, а не какой нибудь другой, подчинился аналогіи тёхъ глаголовъ, которые имівють въ винословной формъ суф. рау. При томъ же, мы имъемъ отъ ruh правильное винословное образованіе: rohay. А между тімь, какъ просто объясняется горау, если мы предположимъ утрату глагола гир "подниматься, рости"; это предположение тъмъ легче сдвлать, что корень гир съ указаннымъ значеніемъ во всякомъ случав должень быть признань, на основаніи техь словь, которыя я привожу далье. То обстоятельство, что форма горау не встрвчается въ Ведахъ, не можетъ служить еще доказательствомъ въ подьзу поздняго ея происхожденія; есть и другія слова, изв'єстныя изъ позднъйшаго санскрита и не засвидътельствованныя языкомъ ведійскимъ, относительно глубовой древности которыхъ мы не можемъ, однако, сомнъваться. Нельзя также ссылаться и на то, что рядомъ съ винословною формою горау долженъ бы быть извъстенъ и простой глаголъ гир. Я, дъйствительно, предполагаю существование этого глагода въ древности, 99) но думаю, что онъ могъ быть потомъ утраченъ (т. е. вытёсненъ глаголомъ ruh), не смотря на то, что винословная форма горау сохранялась до позднъйшаго времени. У насъ есть на это даже върная аналогія, представляемая глаголомъ bhishay. Санскритскія грамматики называють bhishay винословною формою оть bhi "бояться" и приводять ее рядомъ съ bhåyay (въ parasm. pad.) и съ bhåpay (въ âtm. pad.). Никто, однако, не станетъ сомнъваться въ томъ, что bhishay указываеть на глаголь bhish, такъ какъ sh не можеть принадлежать суффиксу винословн. образованія. Простой глаголь bhish точно такъже утраченъ въ санскрить, какъ и предпо-

<sup>99)</sup> Къ этому глаголу восходить, въроятно, причастіе а - rupita (въ текстъ «рада» ошибка: arupita?) въ RV. 4, 5, 7.

лагаемый мною rup, но срав.:  $bh t sh \hat{a}$  "изъ страха" (наръчіе, собств. творит. пад.), bhishma "страшный", откуда легко извлечь кор. bhis, стоящій въ родстві, конечно, съ bhi 100) Что касается корня гир "подниматься, рости", то я нахожу его въ санскритъ, кромъ гора, "горама" сажаніе растеній и т.д., также и въ гара "образъ, форма", при чемъ относительно перехода значеній я могу указать на готск. laudja "образъ, форма", котор. точно такъ же относится къ liudan рости (кор. rudh, сскр. ruh), какъ гара къ гир; срав. далее др. бактр. гаоdha, собств. "ростъ" (кор. rudh), но также "видъ, образъ". Наконецъ, къ тому же корню rup я отношу и сскр. roman, откуда loman, "волосъ на тълъ"; и объясняю истеновение р ассимиляций этой согласной съ т: срав. гота "дира, нора" отъ кория гир "ломать, рвать". Обращаясь въ другимъ индоевропейск. языкамъ, мы находимъ кор. гир "подниматься, рости" въ литовск. гирая бугристый, ухабистый, per-rupininkas горбачь, raupsas прыщь, сыпь, и т. д.; затёмь, сюда же должно быть отнесено и латинск. rupes скала. Такимъ образомъ существование корня гир съ указаннымъ мною значениемъ можно считать несомнинымь, и, слидовательно, ведійск. сущ. гир должно значить собственно "ростокъ, отпрыскъ" и затъмъ уже "вътка, прутъ" 101); срав. сущ. ruh (отъ корня rudh, сскр. ruh): "произрастаніе, ростовъ, отпрысвъ".

Теперь и долженъ сказать объ этимологіи словъ vip и гір; которня мы встрітили выше въ значеніи вітки. Петерб. Словарь; какъ я уже замітиль, объясняеть vip "пруть" изъ vip "дрожать; колебаться". Такое объясненіе было бы правдоподобно, еслибъ мы должны были признать, что сущ. vip образовано на почві санскрита, такъ какъ другаго глагола vip въ этомъ языкі не имістель. Но приведенныя мною выше сравпенія заставляють насъ относить происхожденіе сущ. vip къ эпохі боліве древней, а слідовательно, мы можемъ предполагать; что здісь скрывается какой нибудь другой корень. Противь объясненія vip "пруть, вітка" изъ vip "дрожать, колебаться" говорить, по моєму мнінію, отсутствіе вірныхъ аналогій, которыя позволяли бы предполагать, что въ ту древнюю эпоху, къ какой относится происхожденіе сущ. vip, віт-

<sup>100)</sup> Сюда же принадлежать: литовск. baisa страхъ (у Ширвида), baisus возбуждающій страхь, страшный, ст. сл. бъсъ.

<sup>101)</sup> Возможно, конечно, и значение «кустъ; дерево».

ка или прутъ получали свое название отъ колебания или качания. Правда, Курціусь <sup>102</sup>) объясняеть греч. ῥαπίς "пруть" въ связи сь ξέπω "наклоняюсь" (о чашкѣ вѣсовъ) и т. д., но еслибъ мы даже согласились съ этою этимологіей, то и она не представила бы достаточно върной аналогіи для vip, такъ какъ слово δαπίς могло быть образовано въ болбе позднюю эпоху. Я думаю, однако, что δαπίς находится въ родствъ съ δάβδος, лат. verbena, лит. virbas, ст. сл. връба (см. ниже), и не имъетъ ничего общаго съ ρέπω. Разсматривая индоевропейскія слова, означающія вѣтку, пруть, мы видимъ, что они указываютъ обыкновенно на корни: "вить, плести, вязать"; вътка получала свое название вслъдствие того, что она употреблялась для плетенія, свиванія, вязанія, и это вполив понятно, такъ какъ надо думать, что первоначально для этого служили именно вътки, прутья. То же коренное значеніе мы находимъ и въ названіяхъ нікоторыхъ растеній, которыя преимущественно употреблялись для плетенія или вязанія. Срав.: греч. łτέα (изъ Fιτja) ветла, лит. żil-vytis 108) (основа—vytia-, vyczia-), двн. widi (основа widja-) 104); греч. одоба (изъ голтоа) родъ ветлы, прусск. witwan ветла, ape-witwo прибрежная ветла, собств. "рѣчная ветла", польск. witwa; латш. vitols и русск. ветла (изъ вьтла) 105). Корень этихъ словъ есть vi, vî "вить" (можеть быть vit? или же t всюду принадлежитъ суффиксамъ?), и его же находимъ мы, напр., въ сскр. vîra, vetra тростникъ, камышъ, vetasa камышъ, лоза, чели тростникъ, особенно бамбукъ, и т.д. Однимъ изъ общихъ индоевропейскихъ словъ для обозначенія вътки было viti-, отъ корня vi "вить". Значеніе вътки, и при томъ именно вътки ветлы, сохранилось въ литовск. vytis и въдр. бактр. va êti- (гдв дифтонгъ aê изъ долгаго i?), между темъ какъ въ лат. vitis оно было перенесено на виноградную лозу; далье, двн. wid (основа widi-) обозначаетъ уже то, что свито или сплетено изъ прутьевъ, а русск. (и ст. слав.?) вить можетъ значить вообще веревку. Укажу еще на нъсколько примъровъ, изъ которыхъ видно родство словъ, означающихъ вътку, съ корнями "вить, плести". Ведійск. vay $\hat{a}$  (изъ vai- $\hat{a}$ ) "вѣтка" тождественно съ ст. слав. вѣя

<sup>102)</sup> Grundzüge, 4-е изд., стр. 352.

<sup>103)</sup> Лит. zilas значить «сфрый, сфдой».

<sup>104)</sup> См. фика Vergleich. Wörterbuch, стр. 399 и 400.

<sup>105)</sup> Тотъ же корень является и въ лат. vitex.

и имъетъ корнемъ у г "вить, плести", который смъщивается въ санскрить съ  $v\hat{a}$  "плести, ткать". Ст. слав. русск. вътвъ родственно съ прус. witwan ветла, греч. οίσύα и первоначально обозначало, можеть быть, вътку ветлы; къ тому же корню (но въ другой основъ) принадлежить и русск. вътка. Ст. сл. русск. розга, откуда рождіе (изъ \* розждіе, какъ ижденя изъ изжденж, раждизати изъ разждизати 106) и т. д.), я объясняю изъ корня rasg "плести, вязать", сохраняющагося въ лит. resgiu "илету, вяжу", resgis — латш. reschgis "илетенка" и т. д., а также въ сскр.  $\operatorname{ra} \acute{q} \acute{q} u$  "веревка"  $(\operatorname{ra} \acute{q} \acute{q} - \operatorname{:} \operatorname{rasg} = \operatorname{ma} \acute{q} \acute{q} - \operatorname{въ} \operatorname{ma} \acute{q} \acute{q} \operatorname{an})$ мозгъ : masg- въ др. бактр. mazga, ст. сл. мозгъ, и т. под.) 107). Ст. сл. пратъ, польск. prat, pratek, русск. прутъ, sprûta, sprûte, пруть для связыванья, указывають на кор. sprant, который является въ ст. сл. пратати, съ-пратати "сжимать, стягивать" и т. д., первоначально, можеть быть, "крыпко связывать". Латинск. virga я отношу къодному корню сълит. verzti крѣпко связывать, сжимать, verzys веревка, ст. сл. — врьзж, — връсти (съ префиксами: "вязать"), русск. наверзывать и т. д. Подобнымъ же образомъ объясняю и лат. verbena, греч. δάβδος, лит. virbas, ст. сл. врыба изъ корня varb "плести, крутить" = varp id., откуда греч. ὁαπίς. Срав. кор. varb въ англосакс. vearp, двн. warf утовъ, руссв. воробы (снарядъ для разматыванья пряжи), лит. virbinis петля, силокъ, греч. ξέμβω крутить, а кор. varp въ лит. verpti прясть, греч. ῥάπτω шить, вышивать 108), основа ῥαφ, гдѣ  $\phi$  представляеть замѣну первоначальн.  $p^{109}$ ).

Основываясь на этихъ и подобныхъ имъ примърахъ, мы въ правъ и въ словахъ vip (прус. wipis) и гip искать корней съ значеніемъ "вить, плести и т. д.". Корень vip съ такого рода зпаченіемъ можно предположить на основаніи готск. veipan "увънчивать", съ которымъ срав. vaibjan въ bi-vaibjan "обвивать". Согласная p,

<sup>107)</sup> Къ тому же корню, въ видѣ гад (rasg: rag—bhrasg «блистать»: bhrag, и т. под.), я отношу ст. сл. роговъ, русск. рогожа и т. д., а равно греческ. ρηγος (τὸ) коверъ; Курціусъ (Grundzüge, 4-е изд., 185) относить это послъднее слово къ корню гад «дълать краснымъ, красить», но переходъ значеній не кажется убъдительнымъ.

<sup>108)</sup> Срав. относительно значеній греч. νέω, лат. neo и дви. naan «шить».

<sup>109)</sup> См. примъры у Курціуса, Grundzüge, 4-е изд., стр. 500 и слъд.

вакъ извёстно, часто остается въ готскомъ языкъ свободною отъ Lautverschiebung  $^{110}$ ), и потому veipan точно такъ же можеть относиться къ vip, какъ, напр., гаирјап "вырывать" къ гир (лат. гитро, сскр. гир, lup, ст. сл. лупити). Далъе, какъ при veipan мы находимъ въ готск. языкъ въ vaibjan, такъ и при гаирјап здъсь существуетъ параллельная форма съ в, именно — гаивоп, въ bi-raubon "be-rauben". Что же касается корня гір "вить, плести, крутить", то я вижу его въ греческ.  $\dot{\rho}$ ( $\dot{\psi}$  "плетенка, циновка" (а также: " $\dot{\psi}$ ( $\dot{\mu}$ ) то я вижу его въ греческ.  $\dot{\rho}$ ( $\dot{\psi}$ ) "плетенка, циновка" (а также: " $\dot{\psi}$ ) то я вижу его въ греческ.  $\dot{\rho}$ ( $\dot{\psi}$ ) "плетенка, циновка" (а также: " $\dot{\psi}$ ) то я вижу его въ греческ.  $\dot{\rho}$ ( $\dot{\psi}$ ) "плетенка, циновка" (а также: " $\dot{\psi}$ ) полагая, что согласная  $\dot{\rho}$  могла остаться и здъсь свободною отъ Lautverschiebung, я отнесу сюда же и готск.— гаір "ремень", въ skauda-гаір (ремень сандаліи, башмака), двн. геіf "ремень, веревка, обручъ"; въ пользу этого объясненія говорять латш. гіра, гіре "обручъ"; въ пользу этого объясненія говорять латш. гіра, гіре "обручъ, ободъ"  $\dot{\psi}$ ), гірівка "кругообразный", которыя трудно считать заимствованными изъ нъмецкихъ языковъ.

Форма nåbhå въ нашемъ стихъ есть мъстный падежъ ед. ч. отъ nåbhi; см. Бенфея Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache, стр. 302, примъч. 3. Сущ. nåbhi означаетъ, между прочимъ, пупъ (нъм. Nabel), ступицу въ колесъ (нъм. Nabe) 118) и вообще средину, или средоточіе (въ образномъ представленіи); послъднее значеніе ясно въ соединеніи съ словами, означающими землю, небо, міръ и т. д. 114). Въ нашемъ стихъ, какъ и въ нъкоторыхъ другихъ мъстахъ (напр. RV. 1, 43, 9; 1, 139, 1 и т. д.), n d bhi упо-

<sup>110)</sup> Срав. Лео Мейера Die Gothische Sprache, стр. 55 и слъд.

<sup>111)</sup> Курціусъ (Grundzüge, 4-е няд., 354), слѣдуя Потту, сравниваетъ  $\dot{\rho}$ ( $\psi$  съ лат. scirpus и съ дви. sciluf (Schilf), что, конечно, возможно, но не необходимо, такъ какъ гортанная согласная должна бы удержаться передъ  $\dot{\rho}$ , согласно съ общимъ правиломъ. Поттъ, дѣйствительно, относитъ сюда же греч.  $\gamma \dot{\rho}$ ( $\tau$ ) (переходъ  $\tau$ ) въ  $\tau$  подъ ассимилирующимъ вліяніемъ  $\tau$ 0 понятенъ); я думаю, что это послѣднее сопоставленіе совершенно вѣрно, и нахожу тѣмъ болѣе основаній отдѣлять греч.  $\dot{\rho}$ ( $\psi$ ) отъ лат. scirpus.

<sup>112)</sup> Относительно значенія срав. греч. ἴτυς (зол. βίτυς) «ободъ», отъ корня vî вить. Ioh. Schmidt находить это же слово и въ лат: vitus (Zeitschrift XXII, 312).

<sup>112)</sup> Прус. nabis (въ Эльбингск. Словарѣ), подобно ссер. nabhi, совиѣща́єтъ въ себѣ оба вначенія: «пупъ» и «ступица»; латш. naba означаєть только «нупъ». Объ отношеніи nabh - къ а m bh - въ греч.  $\delta\mu\phi\alpha\lambda\delta\varsigma$ , лат. и m bilic и в си. въ статьѣ Виндиша въ Zeitschrift, XXI, 406 и слѣд., гдѣ приведены любопытныя параллели.

<sup>114)</sup> Срав. употребление греч. одифалос, откуда и у насъ сказание о пунк вении.

треблено въ смыслъ святилища, или алтаря, и nabha стоить здівсь поэтому вмівсто nábhá ya $\acute{q}$  n'asya (которое мы, дівіствительно, находимъ, напр., въ RV. 8, 12, 32; 8, 13, 29) или nabha rtasya (cpab. rtasya nabhau въ RV. 10, 13, 3). Грассманъ объясняеть это употребление слова nabhi черезъ метафору ("das Heiligthum als Mittelpunkt des Opfers"), но такое объяснение мив кажется сомнительнымъ, и метафора — слишкомъ смелою. Я думаю, что аналогія сущ. yoni должна пролить свъть и на nabhi, въ смыслѣ святилища. Въ Ведахъ мы находимъ yoni въ слѣдующихъ значеніахъ: "matrix, vulva; родина, жилище (между прочимъ, "гнъздо, хлъвъ"); мъсто; святилище, или мъсто, гдъ разводится священный огонь" (см. Петерб. Словарь). Въ последнемъ значени уолі употребляется какъ въ соединеніи съ rtasya, такъ и отдъльно, съ чъмъ срав. употребление nabhi. Но аналогия между yoni и nabhi не ограничивается этимъ и пріобратаетъ для насъ особенную важность темъ, что оба эти слова сходятся и въ значеніи "родина". Такимъ образомъ, на основаніи совпаденія voni и nābhi въ двухъ значеніяхъ, мы имбемъ право предположить, что  $n\hat{a}bh$ i rtasya или n $\hat{a}bh$ i ya $\hat{g}n$ asya, подобно yoni rtasya, означало собственно мъсто рожденія жертвы, т. е. самое святилище; впослъдствіи yoni и nabhi стали употребляться въ этомъ значеніи и безъ прибавки опредъленія: уаgnasya или rtasya. Замізчу, что и Петерб. Словарь цитируетъ нашъ стихъ среди тъхъ примъровъ, гдъ nabhi значить "Verwandtschaft, Heimath" и т. д., что, однако, не достаточно точно, ибо нътъ возможности удержать эти значенія въ переводъ, Касательно отношенія nabhi родина, родство, родственникъ, къ nâbhi пупъ и т. д. я долженъ сказать, что, хотя въ словаряхъ всв эти значенія сводятся къ одному слову nabhi, я считаю болье выроятнымы признавать здысь два гомонима, такъ какъ иначе трудно было бы проследить связь этихъ значеній 115). Относительно nābhi "пупъ" можно колебаться между двумя этимологіями 116); что же касается nābhi родина, род-

<sup>115)</sup> Въ иномъ положеніи находимся мы относительно у о п і, гдѣ легко примирить различныя значенія, хотя порядокъ, въ какомъ они развивались, можетъ быть не вездѣ ясень.

<sup>116)</sup> Курціусь (Grundzüge. 4-е изд., 295—296) и Грассмань (Wörterb. zum Rig-Veda, подъ словомь nâbhi) сравнивають nâbhi съ секр. nabh «лонаться, разрываться» и принимають основнымь значенемь этого слова: «щель, отверстіе, углубленіе»; Виндишь (Zeitschrift XXI, 422) объясняеть nâbhi изъ кория ambh «пух-

ство, родственникъ, то корень этого слова пав на считаю варіантомъ корня пар, откуда сскр. пара́t, парtат сынъ (вед.), потомокъ, внукъ, др. бактр. пара̂t, парtат іd., парtуа семья, лат. пероѕ, др. лит. пероtis  $^{117}$ ), ст. сл. нетій племянникъ, готск. піthjis двоюродный братъ, родственникъ, греч. ἀνεψιός. Въ параллель съ ведійск. пав ні родина, родство, родственникъ, мы имѣемъ и др. бактр. па́fañ н родъ, па́fya родство, между тѣмъ какъ па́fай н "пупъ" не сохранилось въ текстахъ и засвидѣтельствовано лишь однимъ бактрійско-пеглевійскимъ словаремъ  $^{118}$ ).

Что касается слова saptacirshan, то и смысль и параллельныя мъста показывають, что saptaçirshan составляеть здъсь опредъление какого-то стиха или пъснопъния. Мы читаемъ о владычествъ Агни у алтаря, т. е. при жертвоприношеніи, которое состояло изъ стиховъ, или молитвъ, и жертвы вещественной; послъдняя, т. е. Сома, разумъется подъ словами devánám upamáda "наслажденіе боговъ" (=,предметь наслажденія боговъ"), и въ saptaçîrshan мы должны видъть, слъдовательно, другую составную часть жертвоприношенія, т. е. стихъ, или молитву, какъ это потверждается и параллельными мъстами. Прилагат. saptaçirshan встръчается еще два раза въ Ригведъ: одинъ разъ въ соединеніи съ arka, "гимнъ" (Válakh. 3, 4), другой-въ соединеніи съ dhî, "молитва" (10, 67, 1). Этимологическій составь saptaçîrshan вполнъ ясенъ, но вопросъ въ томъ, что должно обозначать названіе стиха: "семиголовый". Петерб. Словарь ничего не говорить объ этомъ, но я думаю, мы не ошибемся, понимая "семиголовый" въ смыслъ "семичленный", т. е. "состоящій изъ семи частей". Въ нодтвержденіе этого привожу слідующее місто изъ Ригведы (4, 5, 6): idam me agne kiyate pâvakâminate gurum bhâram na manma, brhad dadhâtha dhrshatâ gabhîram yahvam

нуть». Нельзя не замётить, что въ пользу этого послёдняго объясненія говорить аналогія ст. сл. п м п ъ, отъ р а m р «пухнуть» (срав. лит. р а m t і пухнуть) и лит. b а m b а пупъ, отъ b а m b == р а m р (Курціусь ощибочно относить b а m b а къ сскр. n â b h і); срав. также употребленіе греч.  $\delta\mu\phi\alpha\lambda\delta\zeta$  о выпуклости, равно какъ и прилаг.  $\delta\mu\phi\alpha\lambda\delta\varepsilon\iota\zeta$ . Веберъ, а также Бетлингкъ и Ротъ относять n â b h і къ сскр. n a h «связывать, прикрѣплять», но эта этимологія невозможна: n a h восходить или къ n a g h, или къ n a d h.

<sup>117)</sup> См. объ этомъ словъ мою замътку въ Beiträge, VIII, 111 и слъд.

<sup>118)</sup> An old Zand-Pahlavi Glossary edited by Destur Hoshengji Jamaspji, revised with notes by Haug.—Stuttgart. 1867.

prshtham prayasa saptadhatu, "мнъ, о Агни, ничтожному, 119) о свътлый, не преступающему твоей воли, бремени тяжелаго (собств. "будто бремени тяжелаго), ты мощно 120) устроиль вмёстё съ вещественною жертвою это общирное, глубокое, 121) великое моленіе, состоящее изъ семи частей". Смыслъ стиха будеть ясенъ, если мы припомнимъ, что Агни есть верховный жрецъ, распоряжающійся жертвоприношеніемь; къ нему же обращается человъкъ съ просьбою: agnir mahyam pred u vocan manisham (4, 5, 2), "Агни да сважетъ мнъ молитву", т. е. да научитъ меня молитвъ. Слово prayas, которое я перевель "вещественная жертва", значитъ собственно "наслажденіе" или "предметъ наслажденія" (кор. pri) и соотвътствуетъ поэтому вполнъ слову upamada въ стихъ Ar. Что же касается prshtha saptadhâtu, то не трудно замътить тождество этого выраженія съ saptaçirshan, эпитетомъ стиха или молитвы. Мнъ кажется страннымъ только то, что ни Ротъ, ни Грассманъ не поняли слова prshtha въ приведенномъ выше стихъ. Оба они даютъ здъсь этому слову значение "спина", что, однаво, представляется на мой взглядъ положительно невозможнымъ. Ошибка, въ которую внали эти ученые, объясняется тамъ, что какъ въ Ведахъ, такъ и въ позднъйшемъ санскрит $\dot{\mathbf{t}}$ , р $r\mathbf{sh}t\mathbf{ha}$ обыкновенно имфетъ значеніе: "спина, верхняя часть, верхъ" и т. д., но рядомъ съ этимъ prshtha существуеть его гомонимъ prshtha, "моленіе", съ которымъ мы встръчаемся въ литературъ бранманъ и сутръ. Бетлингкъ и Ротъ приводятъ, конечно, и это рrshtha, но при этомъ они дълаютъ, во первыхъ, ту ошибку, что не отдъляють его отъ prshtha "спина", а во вторыхъ, недостаточно опредъляють его словами: "prshtha oder vollständiger prshthastotra eine best. Sâman-Form, welche bei der Mittagsspende Anwendung findet und aus den Saman: rathamtara, brhat, váirûpa, váirága,

<sup>119)</sup> Петерб. Словарь принимаеть это значеніе kiyant только для позднѣйшаго языка, но, по моему мнѣнію, оно необходимо и въ данномъ случаѣ. Собственно kiyant есть вопросительное мѣстоименіе «сколь великій?», «сколь великія (—какія) качества имѣющій?» и т. д.

<sup>120)</sup> Слово dh? shatâ обыкновенно употребляется въ Ригведѣ какъ нарѣчіе; собственно это—творит. пад. ед. ч. отъ причастія настоящ. времени (глаголъ dharsh «быть смѣлымъ и т. д.»); первоначально при dh? shatâ подразумѣвалось, конечно, manasâ (духомъ) или другое подобное слово.

<sup>121)</sup> Gabhîra «глубокій» является эпитетомъ молитвы (brahman) также и въ ст. RV. 5, 85, 1.

cákvara, râivata gebildet wird . . . . . Vgl. prshtha als N. verschiedener Såman. Что касается позднъйшаго употребленія рrshtha въ литургикъ, то совершенно върно, что это слово обратилось въ спеціальное названіе изв'ястныхъ sâman или ихъ сочетаній; но не менње ясно и то, что рrshtha значить собственно "прошеніе, молитва", откуда и образовалась дальнъйшая спеціализація его значенія. Прим'тры подобной спеціализаціи существують во множеств'ь, такъ какъ наибольшая часть терминовъ, употребительныхъ въ литургикъ, произошла такимъ же образомъ; срав. s $\hat{a}$ man, va $\hat{q}$ us, uktha и т. д. Наконецъ, совершенно полную аналогію съ prshtha представляетъ слово stoma, собств. "восхваленіе,, которое въ литургикъ Самаведы примънялось потомъ къ извъстнаго рода s $\hat{a}$ man; срав. параллельное употребление stoma и prshtha, напр., въ сл $\pm$ дующемъ мъсть въ Aitareya-Brohmana (4,19): tan sarvai stomair avastát parvárshan sarváih prshtháih parastát 122). Существительное prshtha образовано изъ prach "просить" съ суффикс. - tha (какъ напримъръ uk-tha), и эта несомивниая этимологія давно уже была извъстна Веберу  $^{123}$ ). Очевидно поэтому, что рrshtha, употребляемое въ литургикъ, должно быть отдъляемо отърrshtha "спина", которое объясняють иногда изъ pra-stha (срав. Петерб. Словарь, гдф прибавлено, впрочемъ: "vielleicht"), что, однако, не должно быть верно, судя по др. бактр. parsti, персидск. pusht.

Въ стихѣ RV. 4, 5, 6 рṛshṭha употреблено въ нарицательномъ значеніи "моленіе" (прошеніе"), хотя и трудно сказать, какое именно сочетаніе стиховъ разумѣется подъ рṛshṭha, состоящимъ изъ семи частей. Въ всякомъ случаѣ, вполнѣ аналогичнымъ съ рṛshṭha saptadhâtu представляется эпитетъ saptaçîrshan въ RV. 3, 5, 5 (=Ar. 3, 13); 10, 67, 1; Vâlakh. 3, 4. Буквально saptaçîrshan значитъ "семиголовый", но какъ опредѣленіе извѣстнаго рода сочетанія стиховъ (въ формѣ ли ṛc, или въ формѣ sâman) мы можемъ понимать его въ смыслѣ "имѣющій семь началъ", т. е. состоящій изъ семи стиховъ.

## Четвертая декада.

1 ст.—Для varcas я предполагаю здёсь значеніе "благоденствіе", на основаніи его употребленія при drçe "видёть" и рядомъ съ гау і

<sup>122)</sup> Эта цитата приведена въ Словаръ Бетлингка и Рота.

<sup>123)</sup> Cm. Akademische Vorlesungen über indische Literaturgeshichte, crp 64.

"богатство". Подъ благоденствіемъ можно понимать какъ здоровье, такъ и спокойную, счастливую жизнь; срав.  $\dot{g}$  y otis въ Ведахъ.

2 ст.—Частицы id и nu, усиливающія предшествующее слово, я оставляю не переведенными; "по истинъ" или "право" было бы, можетъ быть, слишкомъ сильно.

Форма çaradas можеть быть объясняема или какъ множ. ч. въ смыслѣ единств. ("осень") отъ основы çarad, или же какъ ед. ч. отъ основы çarada, которая, однако, нигдѣ не встрѣчается болѣе. Нельзя, и думаю, принимать въ нашемъ стихѣ çaradas за родит. пад. ед. ч. 124) (отъ çarad), такъ какъ, во первыхъ, метръ требуетъ цезуры послѣ апи и отдѣляетъ, слѣдовательно, этотъ предлогъ отъ çaradas, присоединяя его къ винит. varschâni, а во вторыхъ, употребленіе апи съ послѣдующимъ родит. пад. не извѣстно изъ языка Ведъ; объ измѣненіи апи рûrvyas (RV. 9, 109, 7) въ апирûrvyas см. Словарь Бетлингка и Рота, подъ словомъ апи.

"Прохладное время года", çiçira, есть ранняя весна (съ половины января до половины марта). Временъ года въ ведійскихъ стихахъ считается обыкновенно шесть или пять.

3 ст.—Пуруша здѣсь олицетворнетъ міровую душу, изъ которой образовался макрокосмъ. Гимнъ RV. 10, 90 (являющійся и въ другихъ Ведахъ) принадлежитъ къ числу позднихъ и по характеру приближается къ brâhmana.

4 ст.—Словарь Бетлингка и Рота, равно какъ Бенфей <sup>125</sup>) и Грассманъ даютъ здѣсь прилагат. tripad обыкновенное значеніе: "dreifüssig, но мнѣ кажется, что это составляетъ противорѣчіе съ предшествующимъ стихомъ, гдѣ Пуруша называется тысяченогимъ. Веберъ <sup>126</sup>) переводитъ: "mit drei Füssen", но и это не устраняетъ противорѣчія, такъ какъ далѣе говорится, что здѣсь, на землѣ, оставалась лишь одна нога Пуруши. Я понимаю поэтому tripad въ значеніи "дѣлающій три шага", подобно trivikrama, позднѣйшему (не ведійскому) эпитету бога Вишну, о трехъ шагахъ котораго говорятъ уже гимны Ведъ; замѣчу при этомъ, что Вишну назывался иногда tripad (см. Петерб. Словарь), гдѣ это слово не можетъ быть переводимо "треногій", а должно быть понимаемо въ смыслѣ "дѣлающій три шага". Стихъ изъ Нагічалуса, цитуемый мною ниже, показы-

<sup>124)</sup> Т. е. «дождевая пора, за осенью вима».

<sup>125)</sup> Die Hymn. d. SV. Nachträge und Verbesserungen, crp. 271.

<sup>126)</sup> Indische Studien IX, 6.

ваетъ, что Вишну (называемый иногда purusha, "міровая душа") могъ совпадать впоследствии сътемъ самымъ Пурушею, о которомъ говоритъ нашъ гимнъ, и я думаю, что сказаніе о Пурушъ, какъ міровой душ' или прасуществ', развилось подъ вліяніемъ того древняго представленія, которое виділо въ солнці душу всего міра (срав. Ar. 5, 3: "солнце, душа міра движущагося и неподвижнаго"). Три шага Пуруши могуть быть относимы къ земль, воздуху и небу, подобно тому какъ въ этомъ же значеніи объяснялись и три шага бога Вишну, хотя первоначально, въ ту эпоху, когда возникло сказаніе о трехъ шагахъ солнечнаго бога, подъ ними понимались три **м**ага по пебу, т. е. восхожденіе солнца, пребываніе его въ зенитъ и захождение. Въ пользу моего перевода слова tripad и сошлюсь на литературу ведійскихъ сутръ, гдф tripad встрфчается въ значеній "считающій три шага" (см. Петерб. Словарь). Можно было бы замътить, правда, что рад въ Ведахъ, судя по Петерб. Словарю, означаетъ всегда ногу (срав. также dvipad, catushpad и др.); значеніе "шагъ" приводится здёсь только изъ Рамаяны. Но это возражение едва ли было бы сильно, въ виду близости понятій: "нога" и "шагъ"; срав. рада "шагъ", поздиве также "нога". Принимая tripad въ нашемъ стихъ възначении "дълающій три шага", мы должны переводить сущ. раd въ соответствующемъ месте Атhарваведы (19, 6, 2) словомъ "шагъ"; tribhiħ padbhir dyâm arohat, "тремя шагами онъ взошелъ на небо".

Глаголъ bhû въ соединеніи съ punar ("опять, назадъ") можно понимать въ значеніи "оставаться". — V у актата значить собственно "разошелся", т. е. распался, раздълился; см. Петерб. Словарь, подъ! словомъ ктат 127).—Термины: "ъденіе и не-ъденіе" выражаютъ, конечно, міры одушевленный и неодушевленный.

5 ст.—Бетлингкъ-Ротъ, Бенфей и Грассманъ (послѣдній ставитъ, однако, вопросительный знакъ) переводятъ и здѣсь tripad нѣмецкимъ словомъ "dreifüssig"; это вѣрно въ томъ случаѣ, если въ Fuss мы будемъ видѣть мѣру. Слово ат ta, которое оставлено Бенфеемъ не переведеннымъ ("dreifüssig im Himmel sein Am ta"), Грассманъ правильно, и думаю, понимаетъ здѣсь въ значеніи: "das Unsterbliche als Götterwelt oder Götterreich gedacht" 128); ср. Бетлингка и Рота, подъ словомъ ат ta, 4 с. Если мы примемъ, что Пуруша,

<sup>127)</sup> Иначе Бенфей и Веберъ («schritt zu»).

<sup>128)</sup> Иначе Веберъ: «das Ewige—das nicht zur irdischen Entfaltung gelangende».

о которомъ говорятъ наши стихи, въ основѣ своей есть солнце, въ такомъ случаѣ и три шага его небеснаго жилища объяснятся для насъ подобно тремъ шагамъ Вишну по небу.

6 ст.— Слово tâvân читается здѣсь какъ трехсложное. Слогъ pû- въ pûrusha (срав. и слѣдующій стихъ) представляеть такъ называемое метрическое удлинненіе (подъ вліяніемъ плавной г): см. Пратишакнью къ Ригведъ 577, по изданію Макса Мюллера стр. ССІ. Текстъ "рада" Ригведы" имѣетъ поэтому purusha, съ краткимъ ри-.

7 ст.—Бенфей: "Aus ihm entsprosste Vir $\hat{a}\hat{g}$ , über Vir $\hat{a}\hat{g}$  der Purusha". Несомивнию, однако, что, Virāgo adhi значить "отъ Вираджи" (или Вираджа) 129), и въ этомъ убъждають следующія далве слова: sa ýatah, "этотъ рожденный". Такъ понимають vira jo adhi и Веберъ и Грассманъ, но послъдній видить въ pûrusha опять того же Пурушу, о которомъ говорится выше. Въ такомъ случав для меня не ясно, какъ переводитъ Грассманъ начало этого стиха; какъ бы то ни было, однако, Пуруша, какъ міровая душа или прасущество, не могъ имъть матери (или отца), и название  $\acute{g}$ âta, "рожденный", не идеть къ нему. Переводя зд $\check{b}$ сь p $\hat{u}$ rusha словомъ "Человъкъ", я руководствуюсь позднъйшимъ возэръніемъ, по которому Вираджъ считался отцомъ 130) Ману, какъ это видно, напр., изъ слъдующаго стиха въ Harivamça, приведеннаго Бетлингкомъ и Ротомъ подъ словомъ purusha: virá gam as r gad vish nu h so 'srýat purusham virât, purusham tam manum viddhi, т. е. "Вишну (заступающій зд'єсь м'єсто древняго Пуруши) произвель Вираджа, а этотъ Вираджъ произвелъ "Пурушу" (человъка); знай, что "Пуруща" (человъкъ) есть Ману". Въ нашемъ мъстъ мы не имъемъ права отождествлять purusha съ Ману, но во всякомъ случав purusha (pûrusha) не есть здъсь мірован душа, и переводя его словомъ "Человѣкъ", мы не сдѣлаемъ, конечно, ошибки 131).

8 ст.—А *п* h as значить собственно "узость, стъсненіе", поэтому то, что причиняеть стъсненіе, давить: "бъдствіе".

<sup>129)</sup> См. параллельные примъры въ Словаръ Грассмана, подъ словомъ adhi.

 $<sup>^{130}</sup>$ ) Въ белѣе древнихъ произведеніяхъ Virâ $\acute{g}$  является въ женск. родѣ, повже— въ мужескомъ (см. Петерб. Словаръ). Нашъ гимнъ ничего не рѣшаетъ относительно рода.—

<sup>131)</sup> Въ Indische Studien IX, 6 purusha объясняется такъ: «die Einzelseele sowohl, als deren Gesammtheit».

9 ст.—Прилагательн. harit имъеть то же значеніе, что и hari; см. выше.

10 ст.—Образное употребленіе слова varcas не везд'я выражено въ моемъ переводъ, и brahmano varcas я долженъ былъ передать словами: "сила молитвы". Если мы сравнимъ этотъ стихъ съ  $\hat{A}$ г. 3, 1, то увидимъ, что первое varcas ("блескъ, какой есть въ золотъ") остается и тамъ: второе varcas ("блескъ, какой есть въ небесныхъ коровахъ") соотвътствуеть слову уасая (срав. yacas о небесныхъ коровахъ въ  $\hat{A}$ г. 3, 5), т. е. великол $\hat{b}$ піе; наконецъ, brahmano varcas оказывается тождественнымъ съ уа $\acute{q}$  $\grave{n}$ asya payas. По поводу varcas въ примънении къ молитвъ срав. въ Ath. V. 9, 1, 19 эпитеть рычи (vac): varcasvati, "блестящая", т. е. сильная. -- Подъ "дъйствительною молитвою" должно разумъть такую молитву, которая оказываеть дёйствіе, т. е. доставляеть человъку все то, о чемъ онъ молить; срав. satyo mantrah (RV. 1,152,2), satyâni ukthâ (6,67,10): — Въ текстъ нашего стиха я предполагаю ошибку и исправляю mâ (меня) въ imam (эту), которое при чтеніи соединяется съ предшествующимъ словомъ tena (т. е. tenemâm), такъ что число слоговъ въ стихъ остается то же самое. При imâm надо подразумъвать dîkshâm, "религіозную перемонію", и нъть сомнънія, что полный гимнь, изъ котораго вырванъ этотъ стихъ, заключалъ въ себъ слово diksha выше. Срав. въ Ath. V. 14,2,53: varco goshu pravishtam yat tenemâm sam srg'amasi ("тъмъ блескомъ, какой находится въ небесныхъ коровахъ, да снабдимъ мы эту!") Слова эти влагаются въ уста "всфхъ боговъ", viçve devâs, и обращены къ dîkshâ, религіозной церемоніи. Нои нашъ стихъ, судя по Nâig. Dáivata, есть váiçvadevî, т.е., посвященный "всъмъ богамъ". —Ошибка произошла вслъдствие того, что мъстоимение im  $\hat{a}$ m, безъ существительнаго, къ которому оно относится, стало съ теченіемъ времени непонятнымъ.

11 ст.—Я рёшился оставить начало этого стиха въ томъ видё, акъ оно передано рукописями, и потому долженъ быль принять ісе въ значеніи 2-го лица ед. ч. med. Подобныя формы намъ неизвёстны, однако, и въ ісе мы ожидали бы встрётить или 1-е, или 3-е лице ед. ч. Но принять здёсь 1-е лице не допускаетъ смыслъ стиха, тёмъ болёе что рёчь идетъ объ насъ, а не обо мню. Объясняя ісе въ значеніи 3-го лица ед. ч., мы должны были бы исправить зват. пад. virapçin въ именит. virapçi, и слова: "ибо владёстъ ею великою онъ (т. е. Индра) преисполненный силы"

надо было бы понимать въ смыслѣ предложенія, стоящаго какъ бы въ скобкахъ; очевидно, что такое толкованіе мало удовлетворительно и вовсе не разъясняеть намъ происхожденія опибки. Но такъ же трудно предположить здёсь и ошибочное чтеніе вмёсто îkshe (2-е лице ед. ч.), такъ какъ оставалась бы непонятною причина, вызвавшая эту значительную ошибку. Со стороны теоретической форма ісе въ значеніи 2-го л. ед. ч. не представляетъ большихъ трудностей, чѣмъ ісе, 1-е или 3-е лице, но разница между ними въ томъ, что последнія формы были, действительно, въ употребленіи, между тъмъ какъ ісе-2-е л. представляется образованіемъ аномальнымъ. Извъстно, что -е вмъсто - те (греч. - даі) въ первомъ лицъ ед. ч. медіума явилось еще въ индо-эранскую эпоху, хотя не было нивакой фонетической необходимости для такого упрощенія формы. Къ той же эпох в относится изм вненіе -te (греч. таі) въ -е въ 3-мъ лицъ ед. ч., но лишь въ основъ прошедш. совершеннаго (подъ вліяніемъ объема формы?). Языкъ Ведъ пошелъ въ этомъ направленіи дальше и допускаетъ, рядомъ съ -te, -е также и въ настоящ. времени, между темъ какъ въ позднейшемъ санскрить формы съ е оставались здъсь неизвъстными. Въ языкъ Ведъ окончаніе - t е въ настоящемъ времени преобладаетъ надъ -е, но за то нѣкоторые глаголы (безъ тематическ. гласной) почти исключительно употребляють  $-e^{-132}$ ); такъ, напр., отъ  $\hat{i}$  с 3-е лице ісе встрівчается въ Ригведі боліве 25 разъ, между тімъ какъ  $\hat{s}$ sh $\hat{t}$ e мы находимъ зд $\hat{s}$ сь лишь одинъ разъ  $^{133}$ ). Сообразно съ этимъ можно было бы думать, что и 2-е лице ісе образовано въ Ведахъ по тому же принципу, какъ и 3-е, но противъ этого говоритъ уже единичность формы ісе въ значеніи 2-го лица. Я думаю, что разъяснение должна намъ дать здёсь фонетика. Мы можемъ считать 2-е л. ісе формою аномальною съточки зрівнія позднъйшаго языка, но мы не знаемъ, на сколько она была аномальна въ более древнюю эноху, такъ какъ у насъ нетъ матеріала для заключенія. Глаголь іс приставляеть флективныя окончанія прямо къ корню, но этотъ корень оканчивается здёсь на непервоначальную согласную ç (изъ k), и чтобы судить о большей или меньшей правильности формы 2-го лица ice (изъ ic+se), надо взять для

<sup>132)</sup> Срав. Дельбрюка Das altindische Verbum aus den Hymnen des Rigveda seinem Baue nach dargestellt (Halle. 1874.), стр. 67 и 70.

<sup>133)</sup> Срав. Словарь Грассмана въ Ригведъ, подъ словомъ і̂с.

сравненія другіе глаголы на с, приставляющіе флективныя окончанія въ корию, а не къ основів на -а. Такіе глаголы есть, конечно, хотя и не въбольшомъ числъ, но трудно найти примъры именно для 2-го лица. На основаніи техъ данныхъ, однако, какія есть (изъ Ригведы: dadrkshe, 2-е л. ед. ч. медіума въ прош. соверш., отъ darç; nakshi, ведійск. повелит. наклоненіе, 2-е л. ед. ч., отъ пас), можно думать, что отъ глагола іс правильною формою 2-го л. ед. числа мед. наст. вр. должно было быть ikshe. Эта форма, д'вйствительно, существуеть въ языкъ, хотя встръчается далеко не такъ часто (въ Ригведъ только два раза), какъ içishe. Санскритскія грамматики говорять, что с передъ в въ срединъ словъ должно измѣняться въ k (за исключеніемъ нѣкоторыхъ именъ, гдѣ является t передъ падежнымъ s), но правильнѣе, конечно, объяснять это к остаткомъ той эпохи, когда звукъ ç еще не существоваль; другими словами, въ сочетаніи ks k не могло изміняться въ с. Такимъ образомъ форма ikshe можетъ восходить прямо къ первоначальн. ik-sai, точно такъ же какъ, напр., въ мъстномъ падежъмнож. ч. dikshu, оть diç, я вижу въ k не измёненіе ç, но звукъ первоначальный. Очевидно, однако, что такія формы, какъ ikshe, могли съ теченіемъ времени показаться неудовлетворительными; основа глагола была (не въ теоретическомъ только отношеніи, но и для чутья говорившихъ) уже не îk, а îc, и вполнъ естественны поэтому попытки перенести эту основу и во 2-е л. ед. ч. Но сочетание св (или csh) оказывалось труднымъ или даже невозможнымъ, и языкъ долженъ быль выбирать между двумя средствами: полнымъ уподобленіемъ согласныхъ (т. е. исчезновеніемъ одной изъ нихъ) или же вставкою гласной, не имъющей никакого этимологическаго значенія. Последнее средство употреблено было при образовании формы icishe, какъ и вообще гласная і съ теченіемъ времени получаетъ въ санскритъ господство въ качествъ "соединительной" гласной въ собственномъ смыслъ этого термина (срав., напр., 2-е лице ед. числа дъйств. зал. въ прош. соверш.). Понятно, что когда второе изъ упомянутыхъ выше средствъ получило въ языкъ преобладаніе по какимъ бы то ни было причинамъ, не было уже никакой необходимости обращаться въ данномъ случав къ ассимиляціи согласныхъ. Но не такъ было первоначально, когда языку предстояло еще выбирать между двумя средствами: въ эту эпоху рядомъ съ icishe могла быть образована и форма ice (ic-se), которая тъмъ скоръе вышла изъ употребленія, что ничъмъ не отличалась

оть 1-го лица ед. ч., а также и отъ третьяго въ Ведахъ. Аналогію мы можемъ найти въ глаголахъ на sh, приставляющихъ флективныя окончанія прямо къ корню. Сочетаніе shs было опять таки невозможно, и языкъ обращался въ этомъ случав или къ вставкв гласной і между sh и s, или къ измѣненію sh въ k (въ именахъ, передъ падежнымъ s, въ t). Здъсь звукъ k не есть первоначальный (такъ какъ sh=первон. s), и происхождение его для меня не ясно: можеть быть, въ этомъ случав оказали вліяніе глаголы на с? Какъ бы то ни было, кромъ этихъ двухъ средствъ, языкъ могъ пользоваться и полною ассимиляціею согласныхъ sh и s, доказательствомъ чего служить ведійская форма повелит. наклоненія:  $\acute{g}$ oshi, изъ  $\acute{g}$ osh+si, отъ глагола  $\acute{g}$ ush. Съ точки зр $\acute{h}$ нія позднъйшаго языка эта ассимиляція является совершенно аномальною, точно такъ же какъ и ассимиляція въ ісе, но въ болье древнемъ період в своей жизни, когда еще не установились прочныя аналогін, языкъ поступаль въ этомъ отношенін съ большею свободою. Что касается изм'яненія с+s въ с, то форма îce (2-е лице) не есть единственный примъръ этой ассимиляціи; подобнымъ же образомъ объясняется и ведійск. yôdrçmin (RV. 5, 44, 8), изъ основы у $\hat{a}$  drç+smin (м $\hat{b}$ стн. пад. ед. ч.); срав. a-smin, уа-smin и т. д. 134). Итакъ, форма ісе, въ значеніи 2-го лица ед. ч., должна быть, по моему мивнію, удержана въ текств. Изъ сказаннаго выше легко понять ръдкое употребление этой формы; припомнимъ, что даже ikshe встрвчается въ Ригведъ лишь два раза, уступая обыкновенно мъсто болъе новой формь: icishe (20 разъ). Но въ одномъ стихъ Ригведы мы находимъ, какъ кажется, и ісе въ значеніи 2-го лица ед. ч. Это именно ст. 8, 60, 2: nahi manyuh paurusheya içe hi yah priyagata, tvam id asi kshapavan. Я думаю, что vah представляеть здёсь ошибку, вмёсто пай, и перевожу стихъ такимъ образомъ: "нътъ неистовства людскаго, ибо ты властвуешь надъ нами, о любящій всть существа 195) (т. е. Агни)! Ты, вѣдь, охранитель земли". Ошибка въ мъстоименіи могла произойти вслед-

 $<sup>^{134}</sup>$ ) Срав. въ др. бактр. языкѣ подобное же обращеніе  $\varsigma+s$  въ  $\varsigma$  въ формѣ  $vîvî\varsigma$   $\hat{\varsigma}$ , отъ глагола  $vî\varsigma$ , 2-е лице ед. ч. мед. прошедш. соверш. времени. Если я не ошибаюсь, это единственный нримѣръ, извѣстный намъ изъ текстовъ для этого лица, такъ что на основаніи  $vîvî\varsigma$   $\hat{\varsigma}$  нельзя еще принимать вмѣстѣ съ Шпигелемъ (Grammatik der altbaktrischen Sprache, стр. 251) окончаніемъ этой формы  $\hat{\varsigma}$ , а не  $s\hat{\varsigma}$ , shê.

 $<sup>^{135}</sup>$ ) Петерб. Словарь даеть слову ргіуа $\acute{g}$ âta (встрвчается только разъ) значеніє: «lieb—, erwünscht geboren». Грамматически возможны оба перевода.

ствіе того, что форма ісе не была понята. Во всякомъ случає, нельзя, мнѣ кажется, оставить тексть въ томъ видѣ, какъ онъ переданъ. Если мы примемъ здѣсь ісе въ значеніи 3-го лица (срав. Грассмана) и удержимъ vah, то зват. пад. ргіуа ја tа долженъ быть измѣненъ въ именит. ргіуа ја ta h, съ удареніемъ. Поправка, слѣдовательно, была бы никакъ не менѣе значительна (перемѣна формы и удареніе), чѣмъ та, какую вношу я, а между тѣмъ причина, вызвавшая ошибку, оставалась бы для насъ непонятною.

Virapçin, какъ эпитетъ Индры, встрѣчается, напр., въ RV. 6, 32, 1; 6, 40, 2; 10, 113, 6 и т. д. Naighantuka (3, 3) объясняетъ это слово черезъ mahant, но буквальное его значеніе, по Петерб. Словарю, есть: "vollsaftig, strotzend, vollkrāftig"; срав. virapça "strotzend" и гарçаdūdban (RV. 2, 34, 5) "имѣющій полное вымя". Глаголъ гарс ("быть полнымъ, изобиловать") встрѣчается только съ нрефиксами рга и vi.

Vâga имъетъ въ Ведахъ нъсколько значеній, и я различаю два слова  $\forall \hat{a} \not a$ а, которыя восходять къодному и тому же корню  $\mathbf{v} \mathbf{a} \mathbf{g} =$ ид "рости, увеличиваться"; срав. идга сильный, о $\dot{g}$ ая сила, а также лит. augti рости, лат. augeo, готск. aukan умножать, греч. αυξάνω; др. бактр. vaz укрыплять (въ санскрить vâ $\dot{q}$ ay), лат. vegere, vigil, готск. vakan бодрствовать (собств. "быть въ силахъ"). 1) vā ў а (др. бактр. vâza) "сила, крыпость"; "сильный, крыпкій", откуда развились значенія "быстрота" (какъ проявленіе силы), "быстрый", при чемъ "быстрый" обратилось въ нарицательное названіе коня; 2) уй $\dot{g}$ а "обиліе, богатство" и потому также "военная добыча". Что касается vâ $\acute{g}$ а "состязаніе, битва", то оно должно быть объясняемо, въроятно, изъ втораго у  $\hat{a}$   $\hat{y}$ а, черезъ посредство понятія "добыча"; срав. dhana "ставка, добыча" и "состязаніе, битва". Индійская традиція даеть слову vajа въ Ведахъ значеніе anna, т. е. "пища", и для нъкоторыхъ мъсть это, дъйствительно, можетъ быть принято (срав. Петерб. Словарь), но я уже говорилъ выше о той связи, какая существуеть между понятіями "сила, кріпость" и "пища". Въ нашемъ стихъ я понимаю vâ ga какъ "богатство" или "добычу", но Петерб. Словарь объясниль бы его, въроятно, иначе, если судить по тому, что слово vâ $\acute{q}$ а въ соединеніи съ прилагат. sthavira приводится здёсь только въ значеніи "скаковая лошадь" (Renner). Ни въ одномъ изъ трехъ примъровъ, указанныхъ тамъ (RV. 6, 1, 11; 6, 37, 5; 7, 93, 2), я не вижу, однако, чтобы смыслъ, дъйствительно, требовалъ переводить vâ $\dot{q}$ a sthavira: "кръпкій

конь"; съ такимъ же правомъ, если не съ больщимъ, у $\hat{a}$  $\hat{\phi}$ а могло бы быть понято въ значени "богатство", точно такъ же какъ и въ нашемъ, стихъ это, послъднее значение кажется болье подходящимъ. Сила, и богатство составляють обыкновенные предметы ведійской молитвы, и нъть никакой причины думать, чтобы изъвсего богатства, какое человъкъ желаетъ получить, здёсь назывался только "крѣпкій конь". Само собою разумьется, что вмъсто "богатства" мы можемъ поставить и "добычу", особенно если примемъ во вниманіе окончаніе стиха. Прилагательное sthavira не можеть служить препятствіемь къ тому, чтобы  $v \acute{a} \acute{y} a$  было, понято въ нашемъ стихъ (а равно и въ тъхъ трехъ, которые указаны выше) въ значеніи "богатство". Sthavira значить "цлотный, крыпкій, сильный" (собств. "стойкій") и встръчается въ Ригведъ особенно часто какъ эпитеть Индры (напр. 3, 46, 1; 6, 32, 1; 6, 47, 8; 10, 103, 5 ц т. д.). Само собою разумъстся, что это же прилагательное могло уподребляться и о богатствъ, и невозможность сохранить въ переводъ значенія "кръпкій, сильный" ничего еще не доказываеть, такъ какъ при употребленіи словъ въ переносномъ значеніи каждый языкъ идетъ своимъ путемъ. Припомнимъ, что напр. въ Aг. 1, 1 мы встрътили о $\dot{q}$ ishtha "наисильнъйщій" въ качествъ эпитета ири cravas "слава". Наконецъ, прямое подтверждение того, что sthavira могло употребляться съ словами, означающими "богатство", мы находимь въ придаг. sthûra (откуда stbûla) "плотный, крыцкій" 136). По образованію и по основному значенію sthūra есть варіанть sthavira, такъ какъ оба слова образованы отъ корин stu=sta "стоять", съ суф. • ra. Это-то прилагат. sthura им встричаемъ въ соединении съ ratna "сокровище, богатство", напр. въ RV. 6, 19, 10, гдъ оно должно быть цереводимо, конечно: "обильный"; cpaв. далье sthuram radhas "обильный дарь" въ RV. 8, 4, 19, а равно и обыкновенное значение sthûla (изъ sthûra): "толстый". Эти аналогіи, я над'єюсь, достаточно оправдывають мой переводъ.

Vrtreshu въ нашемъ стихъ и перевожу: "въ битвахъ", хоти собственно vrtrа значитъ "врагъ" (см. выше). Въ крайнемъ случаъ можно было бы удержать это значене и здъсь ("у враговъ сдълай намъ противниковъ легко поражаемыми"), но и не видълъ въ этомъ необходимости, такъ какъ vrtreshu и въ другихъ мъстахъ

<sup>136)</sup> Петерб. Словарь еще не доведсиъ до словъ sthavira, sthûra.

указываеть на то же значеніе: "въ битвахъ". Такъ, напр., въ RV. 6, 26, 2 и 6, 46, 1 Индра называется vrtreshu satpati, "владыкою въбитвахъ", съ чёмъ срав. 1, 53, 6: vrtrahatyeshu satpati. Подобнымъ же образомъ въ RV. 1, 7, 5 мы читаемъ: indram — hav $\hat{a}$ mahe, yu $\hat{g}$ a $\hat{m}$  v $\hat{r}$ treshu va $\hat{g}$ ri $\hat{n}$ am, "Индру призываемъ мы, пособника въ битвахъ, перунодержца", съ чемъ срав. RV. 1, 129, 4: indram uçmasi — , v $\hat{a}\hat{g}$ eshu pr $\hat{a}$ saham vu $\hat{g}$ am, "Индру желаемъ мы (т. е. имъть), пособника въ битвахъ могучаго". Бенфей въ Огіent und Occident (I, 15) переводить стихь 1, 7, 5 такъ: "Indra rufen wir -- den die Dämonen zerschmetternden Genoss", но этотъ переводъ нельзя считать върнымъ, такъ какъ va $\acute{q}$ rin значить собственно "им вющій va gra", и потому м встный падежь vrtreshu не можеть зависть оть него; я отдаю вследствіе этого предпочтение прежнему переводу Бенфея: "Indra rufen wir — den blitzschleudernden Kampfgenoss" 137). Въ томъ же значеніи употреблено vrtreshu и въ ст. 7, 34, 3: vrtreshu çûrâ mansanta  $\operatorname{ugr} \hat{a} h$ , "въ битвахъ богатыри да помянутъ сильные!" Должны ли мы, на основаніи этихъ данныхъ, предполагать сущ. vrtra съ значеніемъ "битва"? Я не думаю этого и объясняю vrtreshu "въ битвахъ" черезъ переносъ понятія "у враговъ"; въ пользу такого объясненія говорить то обстоятельство, что, за исключеніемъ м'естн. пад. множ. ч., я не встрътилъ другихъ формъ, гдъ бы значеніе "битва" требовалось для слова vrtra, но за то для мъстнаго пад. множ. ч., т. е. для формы vrtreshu, я не знаю примъровъ изъ Ригведы, гдъ бы мы должны были переводить vrtreshu: "у враговъ" (или это мой недосмотръ?).

Форма suhan  $\hat{a}$  (имен. вин. пад. мн. ч. ср.р.) въ нашемъ стих в заставляла бы насъ предположить сущ. suhana, средн. р., съ значеніемъ: "легкое пораженіе", т. е. пораженіе, которое легко сдълать; я предпочитаю, однако, видъть въ suhana прилагательное ("легко поражаемый") и думаю, что чтеніе suhan  $\hat{a}$  должно быть исправлено въ suhan  $\hat{a}$  п (относится къ çatr $\hat{a}$ n). Срав. употребленіе suhana въ Ригведъ: 4, 22, 9; 7, 25, 5; 10, 105, 7.

12 ст.—"Двухъ-выменныя", т. е. коровы, подъ образомъ которыхъ представлялись облака.

<sup>137)</sup> Die Hymnen d. SV., Uebersetzung, crp. 219.

## Пятая декада.

2 ст.— $N\hat{a}$ ід.- $D\hat{a}$ іvata и Анукраманика къ Ригведѣ видятъ здѣсь Сурью, т. е. Солнце, но я думаю, вѣрнѣе будетъ относить этотъ стихъ къ Агни (какъ и предшествующій), ибо эпитетъ  $v\hat{a}$ ta $j\hat{a}$ ta дается преимущественно этому богу (напр. RV.1, 58, 4; 1, 65, 8; 8, 43, 4 и т. д.) и былъ бы мало понятенъ по отношенію къ солнцу; срав. также våtacodita, "погоняемый вѣтромъ", объ Агни  $^{138}$ ) (RV.1, 58, 5; 1, 141, 7). Выраженіе "властвуетъ подъ многими образами" объясняется изъ того, что Агни имѣлъ различныя формы проявленія.

3 ст.—Словарь Бетлингка и Рота даетъ здѣсь слову anika значеніе: "Aussehen, Erscheinung, insbesondere glänzende Erscheinung", но это толкованіе кажется мнѣ искусственнымъ, хотя оно и согласно съ объясненіемъ Яски (=khyāna, Nir. 12, 16), Грассманъ понимаетъ здѣсь anika въ значеніи "Reihe, Zug", но безъ достаточныхъ основаній въ данномъ случаѣ (для нѣкоторыхъ мѣстъ это значеніе можетъ быть принято). Я слѣдую Бенфею, который сохраняетъ обыкновенное значеніе anika и переводить: "Antlitz" (Orient und Occident III, 157) 139). Такъ же и Максъ Мюллеръ; см. его Essays II, 77.—Срав. RV. 1, 113, 19, гдѣ утренняя заря, Ушасъ, называется лицемъ богини Адити (aditer anika).

Правильная этимологія слова апіка указана въ недавнее время Бреалемъ  $^{140}$ ), который производить его отъ нарѣчія апі (ср. греч. ἐνί)  $^{141}$ ) и сравниваеть по образованію: pratika лице (prati къ), апіka спинной хребеть (апи въ значеніи "за, сзади"), аbhika встрѣча (аbhi къ), ар  $\hat{a}$ ka отдаленіе (ара отъ), ир $\hat{a}$ ka сосѣдство (ира при, подъ)  $^{142}$ ), хотя, впрочемъ, во взглядѣ на -ka и расхожусь съ Бреалемъ. Французскій ученый слѣдуеть въ этомъ случаѣ общепри-

 $<sup>^{138})</sup>$  На основаніи vâta c o d i ta я предпочитаю переводить vâta  $\acute{g}$  û ta: «погоняемый вѣтромъ», а не «быстрый какъ вѣтеръ».

<sup>139)</sup> Иначе въ Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, стр. 272.

<sup>140)</sup> Mémoires de la Société de linguistique de Paris, I, 405.

<sup>141)</sup> Индійскіе грамматисты производять anîka отъ an «дуть, дышать». Такая этимологія была бы возможна, конечно, еслибъ anîka значило собственно «ротъ», но подобное значеніе неизвъстно для этого слова.

<sup>142)</sup> Сюда же принадлежатъ: рага̂ка отдаленіе, заті̂ка враждебная встрѣча, стычка.

нятому мнѣнію и объясняеть pratîka изъ pratyanc "обращенный къ", anûka изъ anvan'c "задній" и т. д., но уже то, что мы не имъемъ формъ: abhyanc при abhika, up $\hat{a}$ nc при up $\hat{a}$ ka (a также апуалс при апіка) ділаеть, по моему мнітню, сомнительнымь такое объяснение. Главное возражение я вижу, однако, не въ этомъ, но въ томъ, что, по аналогіи техь формъ, где pratyanc, anvanc и т. д. являются стянутыми, мы ожидали бы здёсь: pratîca, anûca и т. д., и существованіе к вмѣсто с было бы непонятно. Нельзя, конечно, ссылаться на средн. родъ этихъ прилагательныхъ: pratyak, anvak и т. д., такъ какъ на концъ словъ с не могло появляться въ санскритв, да и самыя основы не стянуты въ этихъ формахъ. Я предпочитаю поэтому видёть въ словахъ: anîka, pratîka, apâка и т. д. суффиксъ - ка и сравниваю по образованію: латинск. anticus, posticus, a также \* recus, \* procus (въ обоихъ случанхъ кратк. гласн.), которыя Мёнье (Meunier) 143) возстановляетъ на основаніи reciprocus; сскр. antika "близость"; лит. páskui "за, свади", paskùi "послъ", съ котор. срав. секр. расса "задній", гдв - са изъ первонач. - ка (срав. исса "высокій" др. бактрійск. иска), и т. д. Сюда же принадлежать, между прочимъ: ст. сл. онако, опакы (изъ ара), откуда пакы (съ разницею въ значеніяхъ), =двн. abah, abuh "abgevandt, verkehrt, böse" 144); сербск. преке; русск. поперекъ; прусск. prikan, prikin (въ I катихиз. preiken) "противъ"; ст. сл. ниць (срав. секр. nîca) и т. д. Нарвчія, предлоги, союзы и вообще частицы, оканчивающіяся на гласную, могли имъть въ индоевроп. языкъ эту гласную какъ краткою, такъ и долгою; отсюда объжсияется, напр., нараллельное употребленіе сскр. pratîka и antika или сскр. anîka = др. бактр. ainika. Въ санскритѣ конечная гласная предлоговъ является по большей части краткою (но, напр., раг $\hat{a}$ ), хотя въ словахъ производныхъ она можетъ быть и долгою; такъ, напр., prati имветъ долroe i не только въ pratika, но также и въ pratipa "противный", гдъ я считаю суффиксомъ - ра, съ которымъ сравниваю, напр., лат. - ре въ ргоре. Кромъ рга tî ра, тотъ же суп. - ра мы находимъ въ

<sup>143)</sup> Mémoires de la Société de linguist. de Paris, I, 412.

<sup>144)</sup> Фикъ (Vgl. Wörterbuch, стр. 10) сравниваетъ дви. abah, abuh (при ст. сл. опако онъ ставитъ вопросительный знакъ) съ сскр. ара̂nс, но подобныя сложенія предлоговъ съ глаголовъ аnk (сскр. anc) не были, конечно, извъстны въ индоевропейск. языкъ.

samîpa "близкій", antarîpa "островъ", соб. "срединный", а равно въ  $pr\hat{a}pa$  (изъ pra) и  $par\hat{a}pa$  (изъ  $par\hat{a}$ ), хотя точное значение двухъ последнихъ словъ намъ не известно. Бенфей объясняетъ суф. - ра изъ глагольнаго корня ар "прилаживать", но, не говоря о томъ, что я не могу видеть въ суффиксахъ индоевропейской эпохи глагольныхъ корней, я нахожу такое объяснение неудовлетворительнымъ и со стороны фонетической. Еще болбе страннымъ кажется то мибніе, упоминаемое въ Петербургскомъ словаръ, которое видитъ въ составъ pratipa, saтіра и т. д. сущ. ар "вода", не смотря на то, что слова pratipa, затіра не имъютъ ничего общаго съ ар "вода" ни по значенію, ни по звуковой формъ. Чтобы объяснить себъ происхождение этого мнвнія, надо приномнить не только antaripa "островъ" (первоначально, по моему митню, "срединный"), но и anûpa "нахолящійся близь воды, изобилующій водою; болото" и т. д. Значеніе anûpa не оставляеть сомнинія въ томъ, что въ составъ его входить "вода", но я думаю, было бы ошибочно видеть въ апфра образованіе тождественное съ pratipa, samipa, antaripa (а также, конечно, съ prd ра и рагdра). По моему мнdнію, апdра есть слово сложное, между тъмъ какъ pratipa, samipa и т. д. я не считаю такими. Нельзя, однако, видёть въ составе апйра сущ. ар. ("вода"), такъ какъ аналогіи для подобнаго выпаденія гласной едва ли бы нашлись въ санскрить. Я думаю, что an ûpa сложено изъ апи (въ значеніи "у, при") и основы \* ир или \* ира "вола". Эта основа, правда, не сохранилась въ санскритъ въ отдъльномъ употребленіи, но существованіе ея подтверждается родственными язывами, именно: лит. upė ръка, ручей, латш. upa id., прусск. wupian облако (въ Эльбингск. Словаръ), русск. Упа (гдъ и изъ древняго дифтонга). Литовск. и ре объясняють обыкновенно изъ ар, но переходъ а въ и въ литовек. языкъ всегда обусловливается группою согласныхъ, изъ которыхъ первая есть плавная или носовая 145); при томъ же, основа ар сохранилась въ прусск. аре рѣка, apus источникъ, латш. apurs яма въ болотъ, полная воды. Что касается основы up-, то она, въроятно, родственна съ váp-

<sup>145)</sup> Кажущееся исключеніе изъ этого правила представляеть только лит. ugnis «огонь», латш. uguns, и я считаю нужнымъ поэтому объяснять здѣсь и изъ ап, предполагая основу \* angni, въ которой первое п соть отраженіе втораго.

Подобнымъ же образомъ латинск. ignis предполагаетъ ingnis, ибо иначе происхождение і изъ а было бы здѣсь непонятно; см. Корсена Aussprache, 2-е изд., II, 275.

(изъ vap-?), откуда сскр. vápî "большой прудъ", ст. сл. вана "болото, прудъ, озеро".

Возвращаясь къ слову апіка, я долженъ прибавить, что, объясняя его вмёстё съ Бреалемъ изъ нарёчія ani (=anî) "къ", мы поймемъ, что основное значение его есть "перёдъ", откуда "лице", но въ Ведахъ апака утпотребляется также о передней части, т. е. острев, копья или стрвлы, и неть, конечно, никакой причины считать это значеніе переноснымъ. Иначе смотрю я на апіка въ смысль: "рядъ, толпа", откуда въ поздныйшемъ языкъ образовалось значеніе "войско" (въ словаряхъ также "битва"). Обыкновенно считають это anika однимь и тымь же словомь съ anîka "лице", и Петерб. Словарь пытается объяснить переходъ значеній такимъ образомъ: "Vorderseite von etwas Aufgestelltem, einer Reihe u.s.w.; dann Reihe, Zug selbst (vgl. frons)." Но, во-первыхъ. значеніе "рядъ, толпа" извъстно для апіка уже въ гимнахъ Ведъ, между тъмъ какъ въ смыслъ "Vorderseite von etwas Aufgestelltem" это слово тамъ не встръчается 146); во-вторыхъ, я не вижу, какая можетъ быть связь, напр., между marutám anikam (RV. 1, 168, 9), "толпа Марутовъ", и выраженіемъ: agnir vâi devatanam anakam (Catap. Br. 5, 3, 1, 1), "Агни—глава 147) божествъ", хотя оба примъра отнесены Петерб. Словаремъ къ одной категоріи. По моему мнінію, апіка "толпа, рядь" вовсе не родственно съ разсмотръннымъ нами выше anîka, точно такъже какъ и въ др. бактр. языкъ я различаю ainika "лице" отъ того ainika, которое извъстно намъ изъ прилагат. perethuainika, составляющаго эпитеть войска (haêna). Юсти переводить это прилагат.: "mit breiter Front", желая примирить его съ ainika "лице", но я думаю, что ainika въ perethuainika тождественно съ ведійск. anîka "толпа, рядъ" (позднъе: "войско"), и потому понимаю это прилагательн. въ смыслъ: "состоящее изъ обширной толпы" или "изъ обширныхъ рядовъ" (Бюрнуфъ: "aux larges bataillons"). Происхожденіе anîka (др. бактр. ainika) "толпа, рядъ" для меня не

4 ст.—Подъ образомъ быка здёсь представляется солнце; см. объ этомъ миоическомъ образѣ Шварца Sonne, Mond und Sterne (Register)

<sup>146)</sup> Да и вообще я не знаю прим'вровъ, гдв бы это значение требовалось.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>) Собств. «перёдъ» или «лице», въ такомъ же переносномъ употребленіи, какъ наше «глава».

и Аванасьева Поэтическія воззрѣнія Славянъ на природу (Указатель). Náig.-Dáivata посвящаетъ нашъ стихъ вмѣстѣ съ двумя слѣдующими, между прочимъ, божеству átman, подъ которымъ должно понимать Агни (см. выше). Точно такъ же и комментаторъ къ Яджурведѣ относитъ ауаш къ Агни  $^{148}$ ). По Анукраманикѣ къ Ригведѣ, божество, которому посвященъ гимнъ 10, 189, есть или Sârparâýnî или Sûrya, но Sârparâýnî называется вмѣстѣ съ тѣмъ какъ здѣсь, такъ и въ Náig.-Ârsha, авторомъ этихъ стиховъ.

Небо есть "отецъ", земля—"мать", т. е. всёхъ существъ <sup>149</sup>); здёсь нётъ спеціальнаго отношенія къ быку-солнцу.

5 ст.—"Въ срединъ", т. е. между небомъ и землею; срав. комментатора къ Самаведъ: "аптаћ" dyavaprthivyor madhye 150). Форма аптат (лат. inter) является въ болъе полномъ видъ въ аптатікъћа "воздухъ", собств. "находящееся въ срединъ" 151), а также въ аптатіра "островъ", собств. "срединный"; срав. по образованію праті "свыше, надъ". Въ нашемъ стихъ аптат значитъ то же, что аптатікъћа, и мы могли бы перевести его поэтому: "въ срединномъ пространствъ", т. е. "въ воздухъ".—"Испускающая послъднее дыханіе"—исчезающая (при появленіи солнца); срав. Макса Мюллера Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache, II Serie, стр. 335. Въ прилагательн. госапа "свътлая" здъсь надо видъть, конечно, эпитетъ Утренней Зари 152).—Мафівћа я объясняю какъ прилагательное, которое часто встръчается въ Ведахъ; Словарь Бетлингка и Рота понимаетъ здъсь это слово въ значеніи существительн., т. е. "буйволъ".

6 ст.—Срав. RV. 6, 59, 6: арад іуат.... trіпсат рада пу актатат, "эта безногая (Утрен. Заря, Ушасъ) на тридцать мъсть ступила". Эти 30 мъсть или 30 жилищь обозначають, въроятно, жилища боговъ; срав. "тридцать три бога" (напр. въ RV. 3, 6, 9). Бенфей видить здъсь указаніе на 30 часовъ, изъ которыхъ состояли у Индійцевъ сутки, но такая метафора была бы мало понятна, тъмъ болъе что ръчь идеть здъсь только о разсвътъ.—Ратата въ поднъйшей литературъ въ

<sup>148)</sup> См. Бенфея Die Hymn. d. SV, Uebersetzung, стр. 272, примъч. 4.

<sup>149)</sup> Срав. русск. «Отецъ-небо» (въ заговорахъ) и «Мать-земля» и т. д.

<sup>150)</sup> См. Бенфея ibid., примъч. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup>) См. Вебера въ Indische Studien I, 187; иначе объясняютъ antariksha Бетлингкъ и Ротъ.

<sup>152)</sup> Бенфей переводиль этогь стихь иначе и относиль rocanâ не къ Утренией Заръ.

значеніи "солнце". Петерб. Словарь это же значеніе даетъ слову рататува и въ нашемъ мѣстѣ, но я думаю, что въ гимнахъ Ведъ, тамъ, гдѣ солнце называется рататува (напр. въ RV. 1, 163, 6; 10, 177, 1 и 2), сознавалось еще первоначальное значеніе этого слова: "летающій" или "крылатый" (ратат+да), которое ясно напр. въ RV. 1, 118, 4. Срав. изъ позднѣйшей литературы рататува "птица, крылатое насѣкомое". Названіе солнца рататува объясняется представленіемъ этого свѣтила въ образѣ птицы или крылатаго коня 153).

Выраженіе prati vastos, которое затрудняло Бенфея, въ настоящее время можно считать яснымъ, и Петерб. Словарь, безъ сомивнія, върно переводить prati vastos: "bei Tagesanbruch". Но относительно конструкціи предложеній я отдаю предпочтеніе переводу Бенфея ("Dreissig Häuser durchleuchtet er-es tönt dem Vogel Lobgesang—vom Morgen an mit seinem Strahl") передъ тѣмъ толкованіемъ, какого держится, повидимому, Петерб. Словарь. Здёсь нашъ стихъ приводится подъ словомъ div вътакомъ видъ: vak patamgaya dhiyate, prati vastor aha dyubhih, откуда должно заключать, что слова vâk patamgâva dhîvate Бетлингкъ и Ротъ соединяютъ по смыслу съ последнею падою стиха. Форму dyubhih Словарь принимаеть здёсь въ значеніи: "bei Tage, im Laufe der Tage, lange Zeit" (срав. лат. diu). Въ этомъ значении dyubhis (отъ div=dyu день), какъ извъстно, часто встръчается въ Ведахъ, но, съ другой стороны, не менъе ръдко находимъ мы эту форму въ смыслъ: "сіяніемъ, лучами", и я думаю, что это последнее значение более подходить къ нашему стиху, при той конструкціи предложеній, которую я принимаю 154). Въ пользу же этой конструкціи говорить, мнѣ кажется, и параллельное мъсто, приведенное мною выше (RV. 6, 59, 6); подобно тому какъ тамъ Утренняя Заря ступаеть на 30 мъстъ, такъ и здъсь Солице, именно при разсвътъ, освъщаетъ 30 жилищъ; а восходящее солнце и утренняя заря не рѣдко совпадаютъ въ миоическихъ представленіяхъ. Что касается вставочнаго предложенія: vak patamgaya dhiyate, то срав., напр., слъдующій стихъ Ригведы (1, 10, 7): suvivrtam suniraýam indra tvådåtam id yacah, gavâm apa vragam vrdhi, гдв слова: indra tvådåtam id yacah составляють также

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>) См. объ этихъ о̀бразахъ Шварца Sonne, Mond und Sterne и Аоанасьева Поэтическ. Воззрѣнія Славянъ на природу.

<sup>154)</sup> По словамъ Бенфея, также и схоліасть относить dyubhis къ virâ $\acute{g}$ ati.

вставочное предложеніе, ибо смысль этого міста сліждующій: "хорошо открываемый, хорошо опоражниваемый <sup>155</sup>),—Индра, тебі принадлежить (собств. "тобою дано" или "оказано") это славное діло,— хлівь небесных коровь отвори!" <sup>156</sup>)

Частицу aha, усиливающую предшествующее слово, я оставилъ въ нашемъ стихъ не переведенною.

7 ст.—По поводу гимна RV. 1, 50 сравни лингвистическій и минологическій комментарій Зоние въ Zeitschrift Куна (томы XII—XV).

8 ст.—При префиксъ vi подразумъвается та же глагольная форма adreran, которая стоитъ въ первой падъ. Мы могли бы поэтому перевести такъ: "появилось его сіяніе (въ текстъ множ. ч.), ясно видны его лучи у людей" и т. д.

9 ст.—Въ позднъйшемъ языкъ tarani обратилось въ нарицательное название солнца, но вмъстъ съ тъмъ это слово употреблялось также и въ значеніи: "судно, челнъ" (собств. "проходящее, движущееся", отъ tar). Бенфей видить это последнее значение и въ нашемъ стихъ, который онъ переводить такъ: "Ein allbewundrungswerthes Floss bist, Sonne" (Orient und Occident I, 405). Takoe толкованіе, однако, можеть казаться сомнительнымъ, и я предпочелъ, слъдуя Роту (срав. также Грассмана), удержать здъсь первоначальное значение tarani, которое нъсколько разъ встръчается въ Ведахъ (о конъ, объ Агни и т. д.). Въ примъненіи къ солнцу мы находимъ tarani еще два раза въ Ригведъ (7, 63, 4 и 10, 88, 16), и въ обоихъ случанхъ можно было бы перевести его даже словомъ "солнце", между тъмъ какъ въ нашемъ стихъ смыслъ не допускаетъ подобнаго перевода. Срав. съ tarani "неустанно илибыстро движущееся" раtamga "крылатое" или "летающее", эпитетъ солнца въ Ведахъ, а позднъе его нарицательное названіе (см. выше).

10 ст.—Слова: viçvam svar относятся какъ къ предшествую-

 $<sup>^{155})</sup>$  Собств. тотъ, изъ котораго хорошо выгоняются, т. е. освобождаются (небесе. коровы).

<sup>156)</sup> Иначе переводить этоть стихь Бенфей (Or. und Occ. I, 18), но неудовлетворительность его перевода, мив кажется, очевидна: «Denn der von dir geschenkte Glanz (=-Beute) ist umzudrehn, zu treiben leicht; eröffne du der Rinder Stall.» Замвчу, что вдвсь совершенно произвольно принято для у а ç а в значеніе «Glanz»—«Beute». Самостоятельность словь: indra tvådåtam id уаçай доказывается следующимъ местомъ (RV. 3, 40, 6): girvanah påhi nah sutam madhor dhåråbhir agyase, indra tvådåtam id уасай.

щему ргатуай, такъ и къ послъдующему drçe. Очевидно, что выраженіе: viçvam svar drçe, собств. "для видънія всего неба", можеть быть понимаемо не только въ страдательномъ значеніи, но также и въ дъйствительномъ ("чтобы видъть все небо"). Мой переводъ основывается на параллельныхъ мъстахъ, гдъ viçvam svar drçe значить, безъ сомнънія: "все небо, чтобы оно было видимо"; см. RV. 9, 61, 18 (ýyotir viçvam svar drçe); 10, 136, 1 (keçî viçvam svar drçe, keçîdam ýyotir ucyate); Vâlakh. 1, 8 (yebhir apatyam manushah parîyase yebhir viçvam svar drçe). Срав. въ предшествующемъ стихъ: "все небо освъщаешь ты".

11 ст.—Относительно bhuranyantam ganan anu Роть 157) думаеть, что форма g'anân въ текстъ "рада" образована по ложной аналогін изъ  $\dot{q}$ anâ $\dot{n}$ , между тымь какь въ дыйствительности эта послыдняя форма не есть винит. пад. множ. ч., но винит. единств. ч., съ метрическимъ удлиннениемъ гласной и съ неправильнымъ ея назалированіемъ. Подобнымъ же образомъ Роть объясняеть vaçan anu въ текстъ "pada" изъ vaç $\acute{a}i$  anu (текстъ "samhit $\acute{a}$ ")=vaç $\acute{a}m$  anu. Мы увидимъ, однако, ниже, что нътъ никакой надобности принимать vaçân за винит. пад. ед. ч., между тъмъ какъ въ  $\acute{g}$ anâ $\grave{n}$  anu въ пользу этого предположенія говорить, повидимому, единств. ч. формы bhuranyantam. Объяснение Рота можетъ казаться довольно правдоподобнымъ, такъ какъ носовая согласная, дъйствительно, удлинняеть иногда предшествующую гласную 158), а что касается ошибочнаго обращенія  $-\hat{a}m$  или  $-\hat{a}\hat{n}$  въ  $-\hat{a}n$  (въ текст $\hat{b}$  "pada"), то можно было бы сравнить devân ganma (въ "samhito": devân ģanma) въ RV. 1, 71, 3; 6, 11, 3 и devân ģanmanā въ RV. 10, 64, 14, гд $\ddot{b}$  devân неправильно возстановлено изъ devâm—devâm, родительн. пад. множ. ч., какъ это разъяснилъ Боллензенъ въ своей стать Die Lieder des Par $\hat{a}$ çara  $^{159}$ ). Во всякомъ случа $\hat{b}$ ,

<sup>157)</sup> Zur Literatur und Geschichte des Weda, crp. 82; Jâska's Nirukta, Erläuterungen, crp. 163—164.

158) См. примъры въ статъъ Куна Sprachliche Resultate aus der vedischen Metrik.

<sup>139)</sup> Этотъ же родит. над. мн. ч. devâm Боллензенъ находитъ и въ ст. RV. 6, 51, 2, гдѣ текстъ имѣетъ, правда, devânâm  $\acute{g}$ anma, но метръ указываетъ на devâm.—Изъ приведепныхъ примѣровъ видно, что родит. devâm сохранился въ Ригведѣ только въ соединеніи съ  $\acute{g}$ anman. Что же касается стиха RV. 4, 2, 3, гдѣ

vâm.—Изъ приведенныхъ примъровъ видно, что родит. devâm сохранился въ Ригведъ только въ соединеніи съ  $\hat{g}$ anman. Что же касается стиха RV. 4, 2, 3, гдъ Боллензенъ подобнымъ же образомъ объясняетъ devân viças изъ devâm viças («die Götterstämme»), то я не могу съ нимъ согласиться, такъ какъ цезура заставляетъ отдълять viças отъ devân, и въ этой послъдней формъ я вижу поэтому винит.

однако, объясненіе, представленное Ротомъ, не можеть считаться вполнъ върнымъ какъ вслъдствіе единичности примъра (ибо vaçâ i anu не принадлежитъ сюда), такъ и вслъдствіе того, что ошибка, принадлежащая составителямъ текста "рада", повторяется въ Самаведь, не смотря на то, что редакція Самаведы произошла независимо отъ редакціи Ригведы. Никто не станетъ сомнъваться въ томъ, что сочетаніе bhuranyantam g'an $\hat{a}$  $\hat{n}$ anu представляеть собою явленіе аномальное; но аномалія заключается, можеть быть, лишь въ неправильномъ согласованіи опредёлительнаго съ опредёлиемымъ. Мы видъли выше, что нъкоторые примъры заставляютъ предполагать существование подобной неправильности согласования въ именахъ средн. рода, хотя и не считаю этотъ вопросъ выясненнымъ. Но если такое явленіе, действительно, существовало, то не было никакой причины, по которой оно должно было бы ограничиваться однимъ среднимъ родомъ. При томъ же, въ примъръ: bhuranyantam ýanan anu извиняющимъ обстоятельствомъ служитъ то, что множ. ч.  $\acute{g}$ anân (винит. пад.) употреблено зд $\r$ сь въ коллективномъ значеніи, и въ этомъ же смыслѣ могло бы стоять и единств. ч.  $\dot{q}$  anam. Cpab. trishv  $\dot{a}$  rocane divah (RV. 1, 105, 5; 8, 58, 3), "въ трехъ свътлыхъ областихъ неба", гдъ Дельбрюкъ 160) объясняетъ неправильность согласованія такимъ образомъ: "die drei Himmel bilden, so zu sagen, eine Dreieinigkeit und stehen darum im Singular".

12 ст.—Роть и Бенфей  $^{161}$ ) видить въ этомъ стихѣ "Nachsatz" къ предшествующему, но и не считаю необходимымъ связывать ихъ такимъ образомъ и объясняю "которымъ глазомъ" (въ предшествующемъ стихѣ) въ значеніи "этимъ глазомъ".—Что касается глагола  $\mathbf{m} \, \hat{a}$ , то Петерб. Словарь даетъ ему здѣсь значеніе: "zurichten, zubereiten, bilden, verfertigen". Относительно нѣкоторыхъ

пад. За то martán въ томъ же стихѣ едва ли можетъ быть объяснено иначе, какъ въ смыслѣ родит. пад. мн. ч. (martám, martám). Вотъ самый стихъ: antar îyase arushâ yuýâno yushmânç ca devân viça â ca martân, т. е.: «запрягши огненнокрасную пару, ты (о Агни) носишься между вами, богами, и родами людей». Дельбрюкъ (Zeitschrift, XX, 219), соглашающійся здѣсь съ Боллензеномъ, въ стихѣ RV. 4, 2, 11 принимаетъ самъ martân (т. е. martâm) за родит. пад. мн. ч. («und vielleicht 1, 141, 6», прибавляетъ онъ, но въ указанномъ мѣстѣ текстъ имѣстъ martam).

<sup>160)</sup> Zeitschrift, XX, 225.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup>) См. Pora Zur Literatur und Geschichte des Weda, стр. 82; Jâska's Nirukta, Erläuterungen, стр. 163; Бенфея Die Hymn. d. SV., Nachträge und Verbesserungen, стр. 272.

мѣстъ это несомнѣнно, но въ дапномъ случаѣ, мнѣ кажется, можно . удержать основное вначеніе этого слова.

13 ст.—Прилагат. çundhyu значить собственно "чистый, свътлый" (срав. çudh, çundh "очищать" и см. Nir. 4, 16), отсюда "прекрасный", такъ какъ понятія блеска, свъта и красоты обыкновенно тъсно связаны въ языкахъ. Значеніе "прекрасный" çundhyu можетъ имъть, напр., въ RV. 10, 39, 7, гдъ оно составляетъ опредъленіе слова yoshanâ, "молодая женщина". Петерб. Словарь переводитъ cundhyu: "schmuck".

Чтеніе партгуаз (въ Ригведѣ партуаз) замѣчательно въ томъ отношеніи, что это единственный примѣръ изъ ведійской литературы, гдѣ мы находимъ слово партгі, вмѣсто обычнаго парті. Ясно, что партгі точно такъ же образовано отъ основы партаг-, какъ парті отъ парат-, сскр. парат-. Съ сскр. партгі ближе всего по формѣ древнечешск. neter-, именительный падежъ петі; что касается выпаденія р, то срав. ст. сл. нетій "племянникъ", изъ партіа (срав. далѣе: сути изъ \* супти, тети изъ \* тепти и т. д.)

По поводу rathasya naptyah (въ År. naptryah) Бенфей <sup>162</sup>) замѣчаетъ слѣдующее: "Die Rosse werden als mit dem Wagen innigst zusammengehörige, gleichsam als zu dessen gotra, Stamm, gehörend vorgestellt".

14 ст.—Прилагат. harit имѣетъ то же значеніе, что и hari. Во множ. ч. haritas обозначають часто коней Солнца, подобно тому какъ двойств. ч. har $\hat{\imath}$  или множ. harayas употребляется для обозначенія коней Индры. Сравненіе ведійск. haritas съ греческ. Χάριτες, выставленное Максомъ Мюллеромъ  $^{163}$ ), не можетъ считаться вѣрнымъ (см. возраженія Курціуса въ Grundzüge, 4-е изд., стр. 120), хотя я и не отвергаю того, что χαίρω, χάρις, Χάριτες и т. д. и сскр. hari, harit происходятъ отъ одного и того же корня; это родство по корню ничего не доказываетъ, однако, относительно тождества Хάριτες (которыхъ нельзя отдѣлять отъ χάρις) съ ведійск. harit, множ. ч. haritas.—

Стихи 13 и 14 являются здёсь въ порядкё обратномъ тому, какой мы находимъ въ Ригведе, ст. 8 и 9.

<sup>162)</sup> Orient und Occident I, 405.

<sup>163)</sup> Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache, II serie, 350 и слѣд.; Essays II, 119 и 325.

Отдълъ Mahanamni замъчателенъ по своему метрическому составу, для опредъленія котораго индійскій комментарій могъ бы оказать, въроятно, большую пользу, но, къ сожалънію, я не имъю этого пособія и долженъ основываться лишь на самомъ текстъ да на тъхъ немногихъ данныхъ, которыя указаны Веберомъ въ его сочинении Ueber die Metrik der Inder (Indische Studien, VIII томъ), стр. 68 и 69.— Arcika дѣлитъ отдѣлъ Mahanamni на 9 стиховъ, при чемъ рукописи, заключающія въ себътекстъ "samhitá", разсматривають каждый стихь какъ особое цёлое и потому дёлять его на полустишія (у меня "; "), а н'вкоторыя, по крайней м'вр'в-тюбингенская рукопись, присоединяють къ этому даже дёленіе на пады (у меня ", "). Не трудно замътить, однако, что эти девять стиховъ образують три строфы (по три стиха въ каждой), и это послъднее дъленіе ясно также изъ текста Gâna, т. е. изъ приложенія къ  $\hat{A}$ ranya-G $\hat{a}$ na, гд $\hat{b}$  стихи Mah $\hat{a}$ nâmnyas являются въ музыкальной формъ: каждая строфа здъсь заканчивается извъстнаго рода музыкальнымъ финаломъ. Но то, что мы называемъ строфою, можетъ быть разсматриваемо также какъ стихъ и будетъ дёлиться на полустишія (т. е. полустрофы) и на пады. Первая и вторая строфы имъють одно и то же число падъ, именно 13, между тъмъ какъ третья заключаеть въ себъ 14 падъ; что же касается дъленія этихъ строфъ на полустрофы, то какъ я заключаю на основании текста  ${
m G\it d}$ na  $^{164}$ ) и другихъ данныхъ, которыя будутъ указаны мною ниже, въ каждой строф'в первая полустрофа состоитъ изъ двухъ стиховъ, а вторая изъ одного, т. е., напр., первая строфа (=ст. 1, 2 и 3) делится на полустрофы после втораго стиха. -- Относительно строенія падъ въ стихахъ Mahanamnyas легко замътить, что здѣсь господствуютъ пады въ 8 слоговъ 165), но къ нимъ присоединяются также пады въ 12 (т. е. 8  $+\frac{8}{2}$ ) <sup>166</sup>) и въ 5 слоговъ. Эти пятислоговыя пады двухъ родовъ: однъ изъ нихъ являются послъ первой пады вторыхъ стиховъ (т. е. въ ст. 2, 5, 8), именно: svar nânçuh 167), ançur na çocih, ançur madáya; другія мы находимъ

<sup>164)</sup> Мы видимъ здѣсь, что послѣдняя пада первой полустрофы повторяется при пѣніи.

<sup>165)</sup> Я останавливаюсь ниже на тёхъ падахъ, гдё кажущіеся 7 или 9 слоговъ должны быть обращаемы при правильномъ чтеніи въ 8 слоговъ.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup>) Двънадцатислоговыя пады являются въ стихахъ 4 (вторая пада) и 7 (первая пада).

<sup>167)</sup> Читается: suar na ançuh.

въ началъ третьихъ стиховъ (т. е. въ ст. 3, 6, 9), именно:  $\operatorname{ev} \hat{a}$  hi çakrah, îçe hi çakrah, vaçî hi çakrah. Каждая такая пада не связывается по смыслу съ остальными падами стиха, и что касается, по крайней м $\dot{b}$ р $\dot{b}$ , слов $\dot{b}$ : svar n $\dot{a}$  $\dot{n}$ çu $\dot{b}$ , a $\dot{n}$ çur na coci $\dot{b}$ , a $\dot{n}$ çur mad $\dot{a}$ ya то въ нихъ должно видъть, конечно, вставки, не принадлежащія въ стихамъ; труднъе ръшить это относительно словъ: evahi çakrah, îçe hi çakrah, vaçî hi çakrah, ибо они стоятъ въ началѣ (третьихъ) стиховъ и потому не могуть нарушать ихъ цъльности. Присутствіе вставокъ въ стихахъ Mah $\hat{a}$ n $\hat{a}$ mnyas издавна было изв $\hat{a}$ стно, и въ литературъ бранманъ и сутръ эти вставки носятъ названіе "purihha" или "purishapada" 168). Purisha (срав. ст. сл. прахъ?) 169) значить собственно "прахъ", затъмъ "щебень употребляемый для закладки пустаго пространства", и отсюда это слово было перенесено, въ смыслѣ вставки, на вставочныя изреченія въ стихахъ Mah $\hat{a}$ n $\hat{a}$ mnyas <sup>170</sup>). Что касается происхожденія этихъ вставокъ, то я говориль уже въ Введеніи, что объясняю ихъ точно такъ же, какъ Стобну, т. е. вижу въ нихъ жертвенныя формулы, которыя соединялись съ стихами. Но эти вставки въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ отличаются, однако, отъ Стобны: во-первыхъ, онъ внесены въ текстъ Ârcika (въ Стобћѣ ихъ нѣтъ), а во-вторыхъ, построены совершенно симметрично, такъ какъ каждая вставка состоитъ изъ пяти слоговъ и помъщается въ опредъленномъ мъстъ стиха; срав. также и звуковой ихъ составъ. Совершенно такого же рода вставки находимъ мы въ гимнъ Самаведы Utt. 3, 1, 22, гдъ онъ также внесены въ текстъ Arcika, но состоятъ не изъ пяти слоговъ, а изъ трехъ, при чемъ каждая вставка оканчивается на частицу па ("будто") <sup>171</sup>). Съ тъми же вставками повторяется этотъ гимнъ въ Атhарваведѣ 2, 5 (съ нѣкоторою порчею) и въ Cráuta-sûtra Ашва

<sup>168)</sup> См. Петеро. Словарь, подъ словомъ purîsha. Въ Aitareya-Brâhmaṇa 4, 4 (см. Ind. Stud. VIII, 69) эти вставки называются также upasarga, но можно думать, что это послъднее слово есть родовое название вставки; поэтому и вставки brurig въ гимнъ Самаведы Utt. 3, 1, 22 называются у Саяны upasargâksharâṇi, «вставочные слоги» (см. Бенфея Die Hymn. d. SV. Uebersetz. стр. 254).

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup>) Если это сопоставление върно, въ такомъ случаъ гласная î въ purisha произошла путемъ фонетическимъ, т. е. purisha предполагаетъ болъе древнюю форму \* pursha, изъ первонач. \* parsa.

<sup>170)</sup> Срав. въ Nâig. Dáivata: mahânâmnyah purîshayah vâ lingoktâ vâ.

 $<sup>^{171}</sup>$ ) Таndуа-Brâhmanа 12, 13, 21 называеть эти вставки bhurig; см. Вебера въ Indische Studien VIII, 69.

лаяны ( $\hat{A}$ çval $\hat{a}$ yana) 6, 3,  $^{172}$ ) такъ что присутствіе этихъ вставокъ въ  $\hat{A}$ rcika Самаведы должно объяснять, вѣроятно, тѣмъ, что онѣ издавна соединялись съ стихами, не только при пѣніи этихъ послѣднихъ, но также и при чтеніи.

Возвращаясь къ метрическому составу стиховъ Mahânâmnyas, я долженъ разсмотръть теперь то, что говоритъ, повидимому, противъ моего дёленія. Въ Петербургскомъ Словаръ, подъ словомъ mahánāman, мы читаемъ: "mahānāmnī; pl. Bez. neun vedischer Verse im Metrum çakvarî, welche mit "vidâ maghavan" beginnen". Стихи Mahanhmnyas, дъйствительно, называются, между прочимъ, çakvaryas (см. Введеніе), что даетъ поводъ искать въ нихъ метръ çakvarî, но обыкновенная схема этого послёдняго есть 8×7, т. е. семь падъ, по восьми слоговъ въ каждой, а къ тексту нашихъ стиховъ (какъ при дъленіи на девять, такъ и при дъленіи на три) эта схема, конечно, не можетъ быть примънена. Во всякомъ случав, естественно предполагать, что название извъстнаго метра "сакvarî" стоитъ въ связи съ названіемъ нашихъ стиховъ "cakvaryas", т. е. "могучіе", но вопросъ въ томъ, какъ открыть эту связь метрическаго состава стиховъ Mahânâmnyas съ тѣмъ, что называется метромъ çakvarî. Необходимую принадлежность çakvarî составляють семь падъ (хотя первоначально эти пады могли быть не исключительно восьмислоговыя) 178), между тёмъ какъ въ строфахъ Маhanamnyas даже за вычетомъ того, что мы признали вставками, число падъ получается значительно большее. Веберъ говоритъ по поводу этого следующее: 174) "Es ist nun zwar der Text dieser Verse (Mahânâmnyas) an den Stellen wo er vorkömmt so mit fremdartigen Zuthaten überhäuft, dass die eigentliche Grundform nur schwer erkennbar ist: nach Mâdhava zu Pancavimc. br. (r. e. Tândya-Brâhmana) 10, 6, 5 indessen sind wirklich Verse im Metrum zu sieben påda darunter zu verstehen".Слѣдовательно, Мадhава долженъ принимать почти половину падъ за вставочныя, и дъйствительно, въ первой строф $^{175}$ ) онъ выбрасываеть шесть падъ (1, 2, 6, 7, 9 и 13), называя ихъ вставками на подобіе стобны (stobhavat). Веберъ при-

<sup>172)</sup> См. Рота Ueber den Atharva-Veda, стр. 11. Веберъ (въ указан. мѣстѣ) присоединяетъ къ этому ссылку на Çrâuta-Sûtra Шанкһаяны (Çâākhâyana) 9, 5, 3.

<sup>178)</sup> Ind. St. VIII, 67.

<sup>174)</sup> Ibid., crp. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup>) Я долженъ употреблять названіе «строфа», въ отличіе отъ стиховъ, которые стоять въ текстѣ Ârcika.

бавляеть въ этому: "die andern 7 påda sind in der That achtsilbig und dem Sinne nach zusammengehörig". Но въдь Мадhава исключаеть не только пятислоговыя пады, но также и восьмислоговыя, и при томъ съ ущербомъ для смысла стиховъ, такъ что подобнаго рода объяснение естественнымъ образомъ можетъ возбуждать недовъріе. Я не вижу даже, на чемъ могъ основываться Мадһава, называя ту или другую восьмислоговую паду вставочною; почему. напр., седьмая пада есть вставка, почему не восьмая? Пока это толкованіе схоліаста не будеть подтверждено доказательствами изъ браћманъ или сутръ, я не могу смотрѣть на него иначе, какъ на чисто личную попытку объяснить метрическій составъ стиховъ Mahanamnyas. Задачею схоліаста (Мадhавы или кого либо изъ его предшественниковъ) было открыть метръ cakvarî въ нашихъ стихахъ, и самымъ простымъ образомъ, конечно, эта задача рѣшалась отбрасываньемъ того числа падъ, какое оказывалось лишнимъ, сравнительно съ схемою çakvarî; такого рода объясненіе могло оправдываться тъмъ, что присутствіе вставокъ въ стихахъ Mahanamnyas (но въ какомъ количествъ?) всегда сознавалось. При томъ же, схоліасть могь видеть, напр., въ Nidanasatra следующее определеніе, касающееся нашихъ стиховъ: saptapadâ 176) prathamâ çakvarî "изъ семи падъ состоитъ первая сакуаті", и потому възаключеніе своего изследованія о первой строфе онъ прибавляєть: iti pratham $\hat{a}$  cakvar $\hat{i}$ saptapadā  $\acute{g}\acute{a}$ tā, "такъ первая çakvar $\hat{\imath}$  сд $\acute{a}$ лалась состоящею изъ семи падъ"; но выраженіе, употребленное въ Nidanasatra, какъ я покажу далъе, вовсе не обязываетъ въ отбрасыванью шести падъ. Tandya- $Br\hat{a}hmana$  (13, 4, 2) различаеть въстихахъ  $Mah\hat{a}n\hat{a}mnyas$  следующія составныя части: pancapada, shatpada, saptapada и dvipada. Ясно, что толкованіе Мадһавы не находить здівсь никакой поддержки, но, говорить Веберъ 177), die hievon (т. е. отъ толкованія Мадhавы) abweichenden Angaben im Panc. br. (=Tánd. Br) 13, 4, 2, im Anupadasútra 4, 1, und Nidânasútra 3, 13 178) beziehen sich nach Mâdhava's specieller Erklärung auf die darin (т. е. въ Mahânâmnvas) aufgenommenen refrainartigen Einsätze". Это, однако, не совсъмъ точно, ибо какія, напр., могуть быть ядёсь вставки изъ пяти падъ (pancapada)? Самые термины: pancapada, shatpada и т. д. не объ-

<sup>176)</sup> Слово рада (ср.р.) имветь здёсь то же значеніе, что и рада.

<sup>177)</sup> Ind. St. VIII, 68.

<sup>178)</sup> Къ сожаленію, Веберъ не приводить этого места изъ Nidanasutra.

ясняются въ Tândya-Br. по отношенію къ стихамъ Mahánámnyas. и эту задачу принимаетъ на себя произведеніе Anupadasútra, занимающееся толкованіемъ всего того, что кажется темнымъ въ Тапфуа-Br. Не трудно замътить, однако, что въ данномъ случав Anupadasútra желаеть объяснить то, что оставалось для нея самой непонятнымъ. Вотъ что мы читаемъ здѣсь (4, 1): mah $\hat{a}$ n $\hat{a}$ mnyas trayodaçapad $\hat{a}$ ç, caturdaçottam $\hat{a}$ ; tesh $\hat{a}m$  vivekah: p $\hat{a}$ rvapade dvipad $\hat{a}$ , g $\hat{a}$ vatr $\hat{i}$ prathamá, vishtarapanktî pare, gayatragágatabhyám pancapadá shatpadeti; pratilomārthavādo 'nabhyāse, "стихи (=строфы) Mahānāmnyas состоять изъ 13 падъ каждый 179), а послёдній стихь имбеть 14 падъ; ихъ дѣленіе: двѣ первыхъ пады образуютъ метръ dvipadâ, именно gâyatrî dvi padâ въ первомъ стихѣ и vishţârapaāktir dvi padâ въ двухъ другихъ; далъе, изъ падъ gâyatra и gâgata образуются pancapadâ и shatpadâ. Объясненіе того, что не согласуется съ этимъ дъленіемъ (или "противоръчить этому дъленію"), не извъстно въ наукъ". Такимъ образомъ послъднія слова показывають, что составитель Анупадасутры самъ сознаваль неудовлетворительность своего объясненія, и действительно, оно делаеть этоть вопрось лишь болъе запутаннымъ. Что касается количества падъ въ стихахъ Маћапатичая, то оно опредълено здъсь совершенно согласно съ имъющимся у насъ текстомъ: двъ первыя строфы содержатъ въ себъ по 13 падъ каждая (вмъстъ съ вставками), а послъдняя имъетъ 14 надъ. Но какъже дёлить эти строфы (стихи) составитель Анупадасутры? Встрвчая въ Тапdya-Br. терминъ dvipada и сообразуясь, можеть быть, сътекстомъ Gâna (см. ниже), онъ примъняеть этотъ метръ къдвумъ начальнымъ падамъ, которыя, дъйствительно, образують dvipadâ, и при томъ въ 1 ст. gâyatrî dvipadâ (8+8), а въ 4 и въ 7 ст. vishtarapanktir dvipada (8+12 или 12+8). Очевидно, однако, что эта dvipadâ не составляеть полустрофы, это только половина перваго стиха, при делени ихъ на 9 (какъ въ  $\hat{A}$ rcika), а не при дѣленіи на три. Затѣмъ, къ остальнымъ падамъ составитель Анупадасутры примъняеть термины райсарада и  ${
m shat}$  padâ, т. е. во второй полустроф ${
m t}$  первыхъ двухъ строф ${
m t}$  онъ помѣщаетъ рапсарада, а во второй полустрофѣ третьей строфыshatpadâ. Нельзя, конечно, думать, что pancapadâ и shatpadâ входять въ одну и ту же строфу, такъ какъ зд всь разсматриваются всѣ три строфы, а не двѣ первыхъ только, и, слѣдовательно, со-

<sup>179)</sup> Почему вдёсь множ. ч., а не двойствен.?

ставъ второй половины третьей строфы (гдъ одною падою больше, чёмъ въ двухъ первыхъ) остался бы не объясненнымъ. При томъ же, авторъ Анупадасутры прибавляетъ, что райсарада и shatpada образуются изъ падъ gâyatra и  $\acute{y}$ âgata; подъ первыми разум $\check{b}$ ются пады въ 8 слоговъ (и менте), а подъ gagata — нады въ 12 слоговъ и бол'ве 180). Сл'вдовательно, пятислоговыя пады Anupadasûtra соединяетъ съдвънадцатислоговыми (ибо иначе мы не имъли бы въстихахъ Mahanamnyas падъ gayatra), а отсюда ясно, что термины pancapadâ и shatpadâ не могуть относиться къ одной и той же полустрофъ, такъ какъ, соединяя пятислоговыя пады съ двънадцатислоговыми, мы получаемъ уже зд5сь не 11 падъ (5+6), но менъе. За то, примъняя къ этимъ полустрофамъ дъленіе, указанное Анупадасутрою, мы имъемъ 4 или 5 падъ въ каждой строфъ лишнихъ 181), относительно которыхъ Анупадасутра ничего не говоритъ, какъ должно смотръть на нихъ. Если это вставки, то какія же именно пады должны считаться вставками? Во всякомъ случав не пятислоговыя (такъ какъ иначе здёсь не было бы падъ gâvatra), хотя именно въпятислоговыхъ падахъ естественно было бы видътк вставки, какъ я говорилъ о томъ выше. Неудовлетворительность этого деленія, мит кажется, очевидна, а доказательствомъ того, что Tândya-Br. имъетъ въ виду иное дъленіе, служитъ терминъ saptapadâ, упоминаемый здёсь, между темъ какъ Anupadasútra обходить его молча. Можно было бы предположить, конечно, что saptapadâ выражаеть составъ цълой строфы и получается черезъ сложеніе dvipadá и райсараdá; но это примѣнимо лишь къ двумъ первымъ строфамъ, а не къ третьей, и мы ожидали бы, слъдовательно встрѣтить еще терминъ: ashtapada (dvipada+shatpada).

Сообразуясь съ имѣющимся у насъ текстомъ стиховъ Маһа̂па̂шпуаѕ (въ Arcika и въ Gâna), мы должны объяснять дѣленіе ихъ, изложенное въ Та̂ndya -Вг., слѣдующимъ образомъ. Первая полустрофа во всѣхъ трехъ строфахъ образуется изъ saptapadâ, т. е. содержитъ семь падъ, при чемъ вставки: svar nânçuḥ, ançur na çociḥ, ançur madâya не входятъ въ счетъ; вторая полустрофа въ

 $<sup>^{180}</sup>$ ) Пады gâyatra и gâgata имѣютъ при этомъ краткую penultima.

 $<sup>^{181}</sup>$ ) Разница зависить отъ того, будемь ли мы соединять обѣ пятислоговыя пады съ восьмислоговыми, или только послѣднюю, т. е. evâ hi çakra $\dot{h}$ , îçe hi çakra $\dot{h}$ , vaçî hi çakra $\dot{h}$ . Въ текстѣ Gâna лишь эти пады соединяются съ восьмислоговыми, между тѣмъ какъ svar nâ $\dot{n}$ çu $\dot{h}$  и т. д. составляють самостоятельные отдѣлы.

двухъ первыхъ строфахъ есть райсарада (изъ пяти падъ), а въ третьей shatpadâ (изъ **м**ести падъ), и, сл $\xi$ довательно, пятислоговыя пады: evâ hi çakrah, îçe hi çakrah, vaçî hi çakrah не считаются здёсь вставками (и не соединяются съ восьмислоговыми, какъ въ Gâna). Принимая это дъленіе, мы поймемъ какъ расположеніе текста, такъ и отношение стиховъ Mahánamnyas—Çakvaryas къ метру cakvarî. Перван полустрофа первой строфы, взятая отдёльно, представляеть метрь çakvarî, т. е. имъеть 56 слоговь, распредъленныхъ между семью падами, съ дёленіемъ послё четвертой пады (въ  $\hat{A}$ rcika на два стиха); что же касается строфъ второй и третьей, то здъсь первая полустрофа есть aticakvarî (çakvarî съ излишкомъ), въ 60 слоговъ, распредъленныхъ между семью падами (одна пада въ 12 слоговъ), съ дъленіемъ послѣ четвертой пады (въ  $\hat{A}$ rcika на два стиха). Выраженіе, употребленное въ Nid $\hat{a}$ nas $\hat{a}$ tra: saptapadâ prathamâ çakvarî, я понимаю именно въ томъ смысль, что первая полустрофа (во всъхъ трехъ строфахъ) имъетъ семь падъ.--

Теперь вопросъ въ томъ, какъ долженъ объясняться терминъ dvipadâ. За недостаткомъ данныхъ, я не рѣшаюсь сказать объ этомъ что-нибудь опредъленное, но думаю, что терминъ dvipada стоить въ связи съ тъмъ дъленіемъ строфъ Mahanamnyas, какое мы находимъ въ текстъ Gâna; здъсь двъ первыхъ пады каждой строфы отделяются отъ последующихъ падъ темъ же знакомъ (е), какой употребляется и при деленіи строфъ. Это-то и дало, вероятно, поводъ составителю Анупадасутры примѣнять метръ dvipadâ только къ двумъ первымъ падамъ въ каждой строфѣ; но дѣленіе. являющееся въ текстъ Gana, можеть имъть основаніемъ особыя правила, которыя касались только пфнія этихъ стиховъ, и во всякомъ случав, извъстный намъ тексть Агсіка не позволяеть переносить въ него то же дъленіе. При томъ, какъ я уже указываль, присутствіе метрическихъ полустрофъ можно открыть и въ текстъ Gâna, именно въ томъ обстоятельствъ что только послъдняя пада первыхъ полустрофъ повторяется при пъніи.

I. 1 ст.—Первое vidâ $\hbar$  читается въ три слога, съ разъятіемъ  $\hat{a}$  Выраженіе vidâ vidâ $\hbar$  я не могъ перевести, такъ какъ значеніе втораго vidâ $\hbar$  мн $\mathring{b}$  не изв $\mathring{b}$ стно. Во всякомъ случа $\mathring{b}$ , это должно быть имя существительное (но не vidâ "знаніе"), такъ какъ, вопервыхъ, едва ли можно ожидать употребленія глагольной формы vid $\mathring{a}$ s два раза въ одной и той же пад $\mathring{b}$ , а во-вторыхъ, глаголъ

vid требуеть объекта. Vid (не vid "знать") значить "находить, попадать на, дёлаться участникомъ" и т. д., и переводъ формы vid  $\hat{a}$ s (2-е л. ед. ч. сослагательн. аориста) будеть зависёть отъ того, въ какомъ значеніи употреблено здёсь существ. vid  $\hat{a}$  182).

Во второй падѣ предлогъ anu читается въ одинъ слогъ.—Значеніе "благословлять", требуемое здѣсь смысломъ для глагола çans (собств. "славить, хвалить", первоначально "сказывать", именно хвалебный гимнъ), можетъ быть выведено на основаніи сущ. çansa, которое въ Петерб. Словарѣ переводится, между прочимъ, словомъ "Segen".

Родительн. падежи çacînâm и p $\hat{u}$ rvînâm произносятся въ 4 слога, съ разъятіемъ â.

2 ст.—Туат читается какъ tuam. Выраженіе "освъщай" употреблено въ переносномъ значеніи, т. е. дълай нашу жизнь свътлою (—счастливою, пріятною). Слова dyumnâya na ische я перевелъ: "для нашего благоденствія", такъ какъ трудно опредълить съ точностью, что именно выражаетъ здъсь dyumna, и что выражаетъ ish. Оба эти слова могутъ обозначать какъ силу (ish собственно есть "сокъ"), такъ и богатство; слъдовательно, тамъ, гдъ они соединены, мы могли бы ихъ переводить: "для богатства и для силы", или: "для богатства", или: "для силы", принимая ихъ въ двухъ послъднихъ случаяхъ за синонимы. Во всякомъ случаъ, общій смыслъ сохраняется въ выраженіи: "для благоденствія".

3 ст.—Сочетаніе râye vâ $\acute{y}$ âya я перевожу: "для владѣнія крѣпостью силъ", собственно "для владѣнія, именно для крѣпости силъ", т. е. "для крѣпости силъ какъ владѣнія" ("какъ того, чѣмъ владѣютъ"). Этотъ нереводъ, мнѣ кажется, указывается смысломъ: Индра приглашается пить Сому, который даетъ ему силу для пораженія враговъ; срав. слѣдующій стихъ. Грамматически слова râye vâ $\acute{y}$ âya могли бы быть поняты и иначе: "для богатства и для силы" или "для богатства и имущества" (если это синонимы); въ послѣднемъ значеніи понимаетъ, повидимому, Петерб. Словарь сочетаніе râye vâ $\acute{y}$ âya въ ст. RV. 3, 19, 1, гдѣ этотъ переводъ, дѣй-

<sup>182)</sup> Еслибъ не обращать вниманія на метрическій составь этихь стиховь, то легко было бы относить въ качествь объекта къ vidâ h винит. пад. gâtum (оть gâtu «ходъ, усившность, благоденствіе»), такъ какъ глаголь vid довольно часто встрычается въ соединеніи съ винит. gâtum. Метръ не позволяеть, однако, поступать такимъ образомъ.

ствительно, можеть быть допущень (хотя и не требуется безусловно). Но въ нашемъ мъстъ нельзя предполагать, чтобы сочетание râye vâýâva значило "для богатства и для силы" или "для богатства и имущества", такъ какъ Сома даетъ Индръ лишь силу, а выраженіе rngase "устремись" не позволяєть объяснять "для богатства и для силы" или "для богатства и имущества" въ значенін "для дарованія богатства и силы" или "для дарованія богатства и имущества"; ясно, что "дарованіе" было бы подставлено нами совершенно произвольно. Срав. съ нашимъ мъстомъ, напр., слѣдующій стихъ Ригведы (10, 116, 1): pibâ somain mahata indriyâya pibâ vrtrâya hantave çavishtha, piba râye çavase hûyamânah piba madhvas trpad indra vrshasva. Вильгельмъ 188) переводитъ его такъ: "bibe somam, ut magnam potentiam assequaris, bibe ad Vritram occidendum, robustissime, bibe, ut opes, vigorem praebeas vocatus, bibe, mellis satis, Indra, infunde!" Очевидно, однако, что слово "praebeas" вовсе не указывается смысломъ стиха, и я перевожу поэтому râye çavase: "чтобы владъть силою" (собств. "для владфнія: для силы"). Точно такъ же и въ другихъ мъстахъ мы находимъ сущ. râi или rayi "имущество" рядомъ съ словами, выражающими силу, крепость, при чемь не всегда легко решить, какъ. должно понимать такое сочетаніе, въ смыслё ли имущества (богатства) и сиды, или же въ смыслъ силы какъ имущества (т. е. какъ того, чемъ владеють). Последнее кажется более вероятнымъ, напр., въ следующемъ месте (RV. 1, 129, 7): vanema rayim rayivah suvîryam ranvam santam suvîryam, "да пріобратемъ мы въ имущество, о владъющій имуществомъ, богатырскую силу, радость дающую богатырскую силу".

Форма rn'g'а́ѕе, надѣюсь, переведена мною вѣрно, хотя со стороны грамматической она остается для меня неясною. Rn'g'а́ѕе можеть быть или 2-мъ л. ед.ч. изъяв. накл. мед., или инфинитивомъ; правда, для нѣкоторыхъ мѣстъ Ригведы принимають еще третью форму rn'g'аѕе (удареніе не передано), съ значеніемъ 1-го л. ед.ч. сослагат. наклон. аориста  $^{184}$ ), но къ нашимъ стихамъ эта послѣдняя форма не можеть быть примѣнена, да и вообще существованіе ея не кажется мнѣ виолнѣ доказаннымъ. Если въ стихахъ

<sup>183)</sup> De Infinitivi.... forma et usu, crp. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>) Грассманъ даетъ другое название такимъ формамъ; см. его Словаръ къ Ригведъ, подъ словомъ tar.

Mah $\hat{a}$ n $\hat{a}$ mnyas  $rn'\hat{g}$ áse есть инфинитивъ, въ такомъ случа $\hat{b}$  этотъ инфинитивъ употребленъ здёсь въ значеніи повелительн. наклоненія. Подобное употребленіе инфинитива хорошо изв'єстно изъ индоевропейск. языковъ и вполнъ понятно ("къ устремленію себя" =,устремись"), но по общепринятому мнѣнію, въ Ведахъ только инфинитивы на -dhy âi и на -sani могутъ употребляться възначенің повелительн. наклоненія. Я думаю, однако, что этоть вопросъ требуетъ еще пересмотра, и, напр., stushé въ ст. RV. 8, 5, 4 можетъ быть понято, по моему мивнію, лишь въ смыслв императивнаго инфинитива: purupriy $\hat{a}$   $\dot{n}$ a  $\hat{u}$ taye purumandr $\hat{a}$  pur $\hat{u}$ vasû, stushe kanvâso acvinâ ("славьте (собств. "славить!"), Канвы, обоихъ Ашвиновъ" и т. д.). Это же объяснение могло бы быть распространено и на тъ случаи, гдъ въ stushe, grnishe (сравни по образованію инфинитивъ grnishani), rn'gase видятъ первое лице ед. ч. сослагат. накл. аориста, равно какъ на arcase въ RV. 10, 64, 3, ya $\acute{g}$ ase въ 8, 25, 1, pun $\acute{i}$ she въ 7, 85, 1  $^{185}$ ). Главное возражение противъ такого объяснения должно состоять, конечно, въ томъ, что всв эти образованія следують относительно утраты ударенія общему правилу, распространяющемуся на личныя глагольныя формы. Но развѣ императивное значеніе, rn'gase, grnishe и т. д., не могло вызвать того, чтобы на эти образованія повліяла аналогія личныхъ глагольныхъ формъ?

Если же  $rn'\acute{y}$ аѕе въ стихахъ Маһ $\acute{a}$ п $\acute{a}$ mnyаѕ есть 2-е л. ед.ч. мед., въ такомъ случа мы должны принять зд сь переходъ отъ изъявит. накл. къ повелит. Изв стио veshi, satsi, y si и т. д. употребляются въ Ведахъ въ значении не только изъявит. накл., но также и повелительнаго со стороны теоретической не было бы поэтому большихъ препятствій къ тому, чтобы допустить подобное же употребленіе и для  $rn'\acute{y}$  аѕе и н которыхъ другихъ формъ.

Какъ должна рѣшаться поставленная мною дилемма, я не знаю, но мнѣ кажется, что истина заключается въ первой ея половинѣ. Въ послѣдней падѣ слово matsva читается какъ matsua.

II. 4 ст.—Слово suv $\hat{\imath}$ гуат при правильномъ чтеніи обращается въ suvîriam (срав. въ текстѣ Gâna: suvîriyam); род. падежи vâ $\acute{y}$ ânâm и çûrâ $\rlapn$ âm имѣютъ по 4 слога, съ разънтіемъ послѣдняго â.

<sup>185)</sup> См. у Дельбрюка, Das altindische Verbum, стр. 181.

<sup>186)</sup> Cm. ibid., crp. 34-35.

Индра часто называется vâýanâm patis, и это выраженіе можеть быть понимаемо различно, такъ какъ vâýa совмѣщаеть въ себѣ нѣсколько значеній. Петерб. Словарь упоминаеть объ vâýanâm patis при томъ vâýa, которое означаеть военную добычу, но я предпочитаю видѣть здѣсь въ vâýa битву, между прочимъ—на основаніи ст. RV. 1, 11, 1, гдѣ Индра называется vâýanâm satpatiḥ раtіḥ (въ текстѣ винит. пад.), "владыка-предводитель въ битвахъ (собств. "битвъ")", и гдѣ, слѣдовательно, значеніе vâýanâm опредѣляется соединеніемъ этой формы съ satpati (см. объ этомъ словѣ Петерб. Словарь). Такъ же понимаетъ здѣсь vâýanâm и Бенфей ("Негг der Schlacht") 187). Припомнимъ, что гимны часто говорять о призываніи Индры въ битвахъ (vâýeshu и т. д.)

Vaçân anu, "согласно съ желаніями", т. е. "согласно съ твоими желаніями" встръчается въ RV. 1, 82, 3; 1, 181, 5; 8, 4, 10; 10, 91, 7. Ротъ, какъ я уже говорилъ выше, объяснялъ vaçân anu изъ vaçam anu, vaçam anu, но очевидно, нътъ никакой необходимости видъть здъсь непремънно единств. число, а не множеств.

5 ст.—Родит. пад. maghonâm произносится въ 4 слога, съ разъятіемъ â. Звательн. падежъ cikitvas относится, конечно, къ Агни, и въ предшествующей вставкъ слово çocis, "пламенный блескъ", можно понимать по отношению къ тому же богу. Форма cikitvas въ Ригведъ употребляется исключительно въ примънении къ Агни 188).

Vidé я перевожу "присутствуеть", но ставлю вопросительный знакъ, такъ какъ нельзя было бы ожидать ударенія на этой формѣ. Впрочемъ, въ Ведахъ есть и другіе примѣры, гдѣ присутствіе ударенія на глаголѣ для насъ непонятно <sup>189</sup>). Во всякомъ случаѣ, было бы слишкомъ искусственно, конечно, объяснять indro vide въ смыслѣ относительн. предложенія ("Славь Индру, который присутствуеть").

6 ст.—Svarshat есть сослагат. наклон. аориста (3-е л. ед. ч.) отъ того глагола svar, которому дается въ Nâighantuka 2, 14

<sup>187)</sup> Но напр. въ RV. 1, 29, 2 Бенфей переводить vâ $\acute{g}$ ânâm patis: Herr der Nahrungen (объ Индръ). Я думаю, однако, что это выраженіе, въ примъненім къ Индръ, всюду должно было имъть одинъ и тотъ же симслъ.

<sup>188)</sup> См. Словарь Грассмана.

<sup>189)</sup> См. Бенфея Vollständige Grammatik der Sanskrit-Sprache, стр. 68. Объясненіе нѣкоторыхъ случаевъ можно вндѣть въ статьѣ Whitney's Beiträge zur Theorie des Sanskritverbalaccents (Beiträge zur vergleich. Sprachforschung I, 187 и слѣд.)

значеніе "идти", и который могъ имѣть также, по крайней мѣрѣ— иъ иѣкоторыхъ формахъ, переходное значеніе 190). Срав., напр., RV. 10, 187, 2: sa паф parshad ati dvishaф (объ Агни), гдѣ рагвааt соотвѣтствуетъ нашему svarshat и происходитъ отъ глагола раг "переѣзжатъ" и "переводить, перевозить" (срав. нѣм. hinüberfahren, übersetzen).

Последняя пада легко могла бы быть отнесена къ формуле (срав. подобныя сочетанія въ Стобев), но по метру она составляють необходимую принадлежность стиха. Что касается значенія, принимаемаго мною здёсь для кгати, то сравни параллельныя мёста въ Словаряхъ Грассмана и Бетлингка-Рота. Въ данномъ случав это значеніе указывается слёдующими за кгати словами: chandas и rtam brhat; подъ послёднимъ должно разумёть здёсь вообще обрядовую сторону культа.

III. 7 ст.—Слово sâti можеть значить какъ "дарованіе" (=dâna въ нидійск. словаряхъ), такъ и "пріобрётеніе"; см. о глаголъ san, sâ въ Введеніи.

- 8 ст.—При madây а можно подразумъвать asti "есть" "готовъ".
- 9 ст.— Núnam, "теперь", усиливаеть здёсь повелит наклоненіе bravâvahâi и потому могло бы быть оставлено не переведеннымъ. Двойств. число въ bravâvahâi указываеть, вёроятно, на два хора; срав. sam bravâvahâi въ RV. 1, 30, 6; sam vocâvahâi въ RV. 1, 25, 17 и т. д.

Слова па v y a m за п y а s в перевожу: "вѣчно юнаго", т. е. никогда не старѣющагося, всегда сохраняющаго свѣжесть силь. Эти
же слова, въ примѣненіи къ Индрѣ, мы находимъ въ двухъ слѣдующихъ стихахъ Ригведы: 8, 24, 26: tam и två nûnam îmahe navya m da m sishṭha sanyase, "къ тебѣ вѣчно юному обращаемся мы
теперь съ мольбою, о самый чудотворный"; 3, 31, 19: tam a m̄girasvan namasâ saparyan navya m kṛnomi sanyase purâ m̂a, "почита вего молитвою (собств. "поклоненіемъ"), будто Ангирасъ 191), я
дѣлаю этого древлерожденнаго вѣчно юнымъ" 192). Послѣдый

<sup>190)</sup> Петерб. Словарь еще не доведенъ до svar. — Тотъ же корень, въроятно, является и въ греч. σύρω (υ долг.) «тащить».

<sup>191)</sup> Ангирасы—высшія существа, посредники между людыми и богами и вифстф съ тфиъ родоначальники людей. Агни называется, между прочииъ, однив взъ Ангирасовъ. По всей вфроатности, корень словъ agni и angiras одинъ и тотъ же, именно ang (срав. angira yroль, ст. сл. жгль и т. д.).

<sup>192)</sup> Грассиань переводить этоть стихь какь-инбудь иначе, такъ какъ при рага-

стихъ будеть намъ понятенъ, когда мы припомнимъ, что молитвы, по индійскому возэрвнію, дають богамь силу и, такъ сказать, утверждають за ними тъ свойства и качества, которыя придаваль имъ человъвъ. - Навонецъ, въ Ригведъ есть еще одинъ стихъ, гдъ мы встръчаемъ выражение navya sanyase, но тамъ оно относится не къ Индръ, а къ милости, ожидаемой отъ боговъ; впрочемъ, первая часть стиха представляется мив не вполив ясною, и потому я сообщаю здёсь тексть безъ перевода: tat su no navvam sanyasa âdityâ yan mumocati, bandhâd baddham ivâdite 193) (8, 56, 18).—Sanyase по форм'в ость дат. пад. ед. ч. оть sanyas "старый" или собственно "старъйшій"; sanyase "издревле, всегда" (срав. sanât id., собств. аблативъ отъ sana "старый") представляется поэтому аналогичнымъ съ navyase "снова" (дат. над. отъ navyas). На сколько мив известно, прилагат. sanyas передано намъ только въ формъ окаменълаго дательн. падежа (т. е. наръчія) sanyase; по крайней мірь, Петерб. Словарь указываеть подъ словомъ sanyas лишь на тѣ два мѣста изъ Ригведы, которыя переведены мною выше. Бетлингкъ и Роть понимають, повидимому. выражение navya sanyase иначе, чвмъ я, такъ какъ они вовсе не говорять объ употребленіи sanyase въ качеств' нар'тчія; по моему мнѣнію, sanyas, adject., должно быть исключено изъ Словаря (если д'ыйствительно ноть других приморовь, кромо приведенных в здѣсь) и замѣнено словомъ sanyase, adv. Въ подтвержденіе моего перевода сошлюсь на следующее место въ Ригведе (2, 16, 1): indram ayuryam yarayantam ukshitam sanad yuvanam avase havaтане, "Индру нестаръющагося, старость дающаго, полнаго силъ, вѣчно юнаго призываемъ мы на помощь". Здѣсь выраженіе sanâd yuvan не оставляеть никакого сомнинія и вполни соотвитствуеть нашему sanyase navya.

Текстъ "раdа" правильно дёлить здёсь слово samarya на sam -arya, между тёмъ какъ въ Ригведъ "раda" имъетъ sa-marya.

gат онъ подразумѣваетъ somam (см. подъ словомъ ригаgа). Это предположеніе ни на чемъ не основано, однако: ригаgа нѣсколько разъ встрѣчается въ Ригведѣ и нигдѣ не составляетъ эпитета Сомы, между тѣмъ какъ къ Индрѣ оно относится и въ стихѣ 6, 38, 3 (ригаgam agaram indram, «древлерожденнаго, нестарѣющагося Индру»). Слѣдовательно, еслибъ въ нашемъ мѣстѣ рѣчь шла о Сомѣ, то онъ былъ бы названъ, такъ какъ ригаga не есть его постоянный энитетъ. Нѣтъ сомпѣнія поэтому, что ригаgam относится къ тому же лицу, что и tam, т. е. къ Индрѣ.

<sup>193)</sup> Срав. RV. 8, 18, 12: tat su nah çarma yachatâdityâ yan mumocati н т. д.

Это послѣднее дѣленіе вызвано ложною этимологіею слова, отъ так "умирать", такъ какъ затагуа употребляется иногда о битвѣ (напр. RV. 9, 85, 2; срав. Nâighanţ. 2, 17). Но первоначальное значеніе этого слова есть "сходка", отъ глагода зата "сходиться, сбѣгатьса", откуда далѣе развились значенія: "собраніе" — "толпа" и "собраніе" общины для извѣстныхъ цѣлей, напр. для отправленія религіозной церемоніи (какъ въ нашемъ мѣстѣ). Съ другой стороны, "сходка" могла употребляться также въ смыслѣ враждебной стычки, битвы. Срав. съ затагуа: затага и затагала (др. перс. натагапа, др. бактр. hamerena). Подобный же переходъ значеній мы видимъ и въ затодъ послѣднемъ значеніи иногда въ Ведахъ) и "непріязненія стычка, битва".

Слово sakhâ (именит. пад.) неправильно разделено въ текстъ "pada" на sa-khâ, подъ вліяніемъ ложной этимологіи, которая видѣла здѣсь, вѣроятно, префиксъ sa-. Въ дѣйствительности это слово происходить отъ корня sak "следовать" (сскр. sac, лат. sequi, литовск. sekti и т. д.), откуда, съ удвоеніемъ, sask (изъ \* sasak), т. е. ведійск. saçc, "слъдовать". Изъ sask должны объясняться сскр. sakhi- = др. бактр. hakhi-, сскр. sakha- = др. перс. hakha- (въ hakhâmanis) 194), такъ какъ индо-эранское kh восходить, между прочимъ, къ первонач. sk (черезъ посредство skh); срав. сскр. khâ источникъ, колодецъ-др. бактр. kha, отъ корня skan, skâ "копать" 195). Мы должны, однако, иметь въ виду, что переходъ группы sk въ индо-эр. kh былъ только возможенъ, но не быль необходимь, подобно тому какъ и позднъе, на почвъ санскрита, гдъ это явленіе еще болве распространено, группа sk могла въ нъкоторыхъ случаяхъ оставаться неизмъненною. Далъе, надо принять во вниманіе и то, что вполнъ върные случаи образованія индо-эранск. kh изъ skh можно видёть лишь въ тёхъ словахъ, гдъ в (подтверждаемое родственными языками) отпало еще въ индо-эранскую эпоху, между темъ какъ то skh, которое сохранало в въ періодъ раздёленія индійскихъ и эранскихъ языковъ, должно было смешиваться въ др. бактрійск. языке съ ск изъ первоначальн. sk. Я думаю поэтому, что такіе случан, какъ сскр. skhad "раскалывать" и др. бактр. çkenda "ломаніе", ничего не

<sup>194)</sup> См. Фика Vergleich. Wörterbuch, стр. 318.

<sup>195)</sup> ibid., crp. 324.

могуть доказывать относительно того, быль ли здёсь звукъ kh еще въ индо-эранск. эпоху, или же онъ образовался позже, въ санскрить. Сказанное о kh распространяется и на согласныя th, рћ, которыя точно такъ же не были извъстны въ индоевропейск. языкъ, какъ и kh; на образованіе всъхъ ихъ въ индо-эранск. языкъ вліяло, между прочимъ, предшествующее в. Иначе думаетъ однако, Асколи, по крайней мъръ-относительно kh (такъ какъ его левціи не доведены еще 196) до th и ph). Асколи находить возможнымъ признать индоевроп. kh, на основании двухъ или трехъ примъровъ 197), которые меня нисколько не убъждаютъ. Takoe kh онъ выводить изъ сскр. çankhâ "раковина", греческ. χόγχος, χόγχη, латинск. congius; здѣсь первонач. k (или, по Асколи, kh) подтверждается и латышск. sence "раковина" 198), которое до сихъ поръ не было, какъ кажется, сравнено съ этими словами, а греческ. у пат. д указываеть, по моему мнвнію, или на грекоитал. gh (если только существовалъ греко-итал. языкъ), или на индоевроп. gh 199), какъ варіантъ при k (подъ вліяніемъ предшествующ. п). Такой же варіанть можно видёть и въ литовск. nagas, ст. слав. ногъть, лат. unguis, греч. δνυξ, при сравненіи съ сскр. nakha, персидск. nakhun (и русск. нокоть?); во всякомъ случаъ, необходимость индоевроп. kh никакъ не следуеть изъ этого примъра. Наконецъ, Асколи присоединяетъ сюда и сскр. mukha "ротъ, пасть", которое онъ сравниваеть съ греч. μυγός; но, не говори о томъ, что это сопоставление можетъ казаться очень сомнительнымъ со стороны значенія словъ, самый прим'трь не имфеть никакой силы для того, кто объясниеть греч.  $\chi$  въ большинствъ случаевъ изъ gh.—Затъмъ, что касается образованія индо-эранск. kh, то Асколи, именно по поводу сскр. sakhi--др. бактр. hakhi-, говорить, что др. бактр. kh не можетъ соотвътствовать первоначальн. sk 200).

<sup>196)</sup> Я знакомъ лишь съ измецкимъ переводомъ этихъ лекцій: Vorlesungen über die vergleichende Lautlehre des Sanskrit, des Griechischen und des Lateinischen (Halle. 1872).

<sup>197)</sup> См. въ указанномъ мъстъ стр. 161.

 $<sup>^{198}</sup>$ ) Это слово служитъ новымъ примѣромъ соотвѣтствія секритскаго ç (изъ первонач. k) латышскому s (въ литовскомъ было бы  $\mathrm{sz}$ ).

<sup>199)</sup> Теорія Асколи объ образованіи греч.  $\chi$ ,  $\vartheta$ ,  $\varphi$ , лат. h, g, d, f, b изъ грекоитал. kh, th, ph не можетъ считаться доказанною, и я остаюсь при прежнемъ объясненіи (срав. Корсена), тѣмъ болѣе, что самое существованіе греко-итал. языка не есть еще фактъ несомивний.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup>) Vorlesungen, crp. 186.

По моему мижнію, это заключеніе ошибочно: на основаніи того, что сочетаніе skh (ckh) невозможно въ др. бактр. языкѣ, нельзя еще заключать, что оно не было извъстно и въ болье древнюю эпоху, т. е. въ индо-эранскомъ языкъ; очевидно поэтому, что то skh, которое утратило s еще въ періодъ единства индійскихъ н эранскихъ языковъ, могло удержаться въ видъ kh и въ др. бактр. языкъ. Подобнымъ образомъ и относительно индо-эранск. th Асколи долженъ отрицать возможность происхожденія этого звука изъ въ др. бактр. языкъ сочетаніе sth (cth) А между твиъ сравнительная грамматика предневозможно. ставляеть несомнънный, какъ мнъ кажется, примъръ образованія индо-эранск. th изъ sth, первонач. st, въ глагольномъ окончаніи 2-го лица ед. ч. Изв'єстно, что въ прошедш. совершен. времени это окончаніе является въ сскр. —tha, которое соотв'єтствуетъ др. бактр. -tha  $^{201}$ ), а также греческ. — $\sigma \vartheta \alpha$  (гд $^{\pm}$   $\vartheta$  изъ t), — $\vartheta \alpha$ латинск. —sti 202), готск. —st въ saisost (перфект. отъ saian "съять"). Что касается обыкновеннаго окончанія этого лица въ готскомъ перфектъ, t (напр. gaft, отъ giban "давать"), то я думаю, что это t произошло изъ st на почвъ нъмецкихъ языковъ, именно послѣ той эпохи, когда воспослѣдовало здѣсь измѣненіе согласныхъ подъ вліяніемъ закона "Lautverschiebung". Доказательствомъ этого служить то, что t не перешло здёсь вь th, а осталось неизмёненнымъ, какъ должно было оно оставаться въ сочетании st; припомнимъ, что законъ "Lautverschiebung" съ особенною правильностью наблюдается именно на зубныхъ согласныхъ. Итакъ, я считаю необходимымъ признать уже для индоевропейскаго изыка группу -st- въ овончаніи 2-го лица ед. ч. прошедш. соверш. времени. Если до сихъ поръ это не принималось во вниманіе <sup>203</sup>), то лишь

 $<sup>^{201}</sup>$ ) Окончаніе—tа является здёсь только после ç (нзъ s), напр., въ vôiçtа—сскр. vettha, греч.  $oto \, \, \, \, \,$  думаю, что ta въ этомъ случае нове tha и сбразовалось подъ вліяніемъ того закона, по которому сочетаніе çth (sth) въ др. бактр. явыве было невозможно.

 $<sup>^{202}</sup>$ ) Греч.  $\alpha$ , лат. î, ведійск. â, являющееся иногда въ гимнахъ (въ текстѣ «sam-hitâ»), позволяютъ думать, что въ концѣ этой формы стояла носовая согласная.

<sup>203)</sup> Курціусь (Das Verbum der griechischen Sprache, стр. 53 и 102), сопоставляя греч.— σθα съ лат. —stî, готск. —st, предполагаеть тыть не менье, что греч. —σθα произошло наь —тта (первонач. —tva). Но на лат. —stî, готск. —st подобное объясненіе не можеть быть распространено; слыдовательно, оно не годится и для греч.—σθα.

потому, что лингвисты считали необходимымъ выходить непремѣно изъ —tva; но образованіе глагольныхъ окончаній во многихъ отношеніяхъ еще такъ загадочно, что здѣсь требуется особенная осторожность относительно того, чтобы предвзятыя теоріи не скрывали отъ насъ самыхъ фактовъ. Сочетаніе st принадлежало глагольному окончанію 2-го лица не только въ единств. ч., но также и во множ. и въ двойствен. Во множ. числѣ оно засвидѣтельствовано сскр. —tha (въ настоящ. вр.) и латинск. —stis 204), а въ двойствен. сскр. —thas (въ наст. вр.), —thus (въ перфектѣ) и готск. —ts, гдѣ t подъ вліяніемъ бывшаго нѣкогда s не перешло въ th.

Происхождение индо-эранскихъ kh, th, ph обусловливалось не однимъ только s, но и другими причинами, которыя пока еще не разъяснены. Въ санскрить эти согласныя образуются, между прочимъ, подъ вліяніемъ предшествующаго n или  $m^{205}$ ) (напр. въ panthan—, manth, çlâkh (изъ \* çlankh), crākhala, caākhâ, ramph, tumph—tump и т. д.), и можеть быть, еще въ индо-эранскомъ языкъ носовая способствовала образованію kh, th, ph, при чемъ сама она иногда исчезала (какъ и вообще носовыя согласныя отличаются особенною подвижностью). Такимъ образомъ, напр., индо-эранск. çapha "копыто" и др. сканд. hâfr, hôfr (нвн. Huf) могутъ восходить къ первоначальн. форм в \* катра, откуда объясняется какъ индо-эранск. р h, такъ и др. сканд. а. По мивнію Асколи, индо-эранск. придыхательныя kh, th, ph, напр. въ sakhi-, ratha, сарha, произошли изъ k, t, p, благодаря своему положенію между двумя гласными; но это еще вопросъ, благопріятствовало ли такое положеніе образованію придыхательныхъ въ индо-эранск. языкъ.

Въ концѣ стиховъ Mahânâmnyas стоитъ торжественное обращеніе къ богамъ, которое также занесено въ текстъ А́гсіка, хотя оно и не имѣетъ метрической формы <sup>208</sup>). Почти въ томъ же самомъ видѣ мы находимъ эти слова въ одномъ изъ sâman сборника А́галуа-

 $<sup>^{204}</sup>$ ) Очевидно, что, объясняя —st- въ —stî изъ индоевроп. —st-, мы не можемъ и въ — stis видать въ первомъ в согласную, принадлежащую къ основъ перфекта.

 $<sup>^{205}</sup>$ ) Срав. въ греческ. языкъ происхежденіе  $\chi$ ,  $\vartheta$ ,  $\phi$  изъ k, t, р подъ вліяніемъ предшествующ.  $\sigma$  или  $\nu$ ,  $\mu$ ; см. Курціуса Grundzüge, 4-е изданіе, стр. 493 и слъв

<sup>206)</sup> Это не помѣшало, однако, нѣкоторымъ рукописямъ принимать эти слова за десятый стихъ.

Gâna  $^{207}$ ), а слѣдовательно и въ Стобһѣ; тамъ эта формула читается такъ: evâ hy agne hi, indra hi, páshan hi, devâh.—Пушанъ есть имя бога, дающаго людямъ питаніе и вообще благоденствіе. Но своему происхожденію Пушанъ есть, вѣроятно, обоготворенное солнце.

<sup>207)</sup> AG. VI, 1, 10.

## Aranya-Gâna. Составъ этого сборника по отношенію къ текстамъ Arcika и Stobha.

Стихи, составляющіе Aranyaka-samhitâ, принадлежать къ тексту Arcika, т. е. являются здёсь въ форм'в rc, а не въ форм'в sâman, предназначенной для пенія. Этоть последній видь они получають въ Áranya-Gâna (=Áranyaka-Gâna), въ томъ изъ четырехъ сборниковъ пъснопъній saman, который примыкаетъ къ Aranyaka-samhita и содержить въ себъ всъ приведенные мною выше стихи, но только въ томъ видъ, какъ ихъ должно было пъть, т. е. съ необходимыми музыкальными нотами, удлинненіями гласныхъ, повтореніями словъ и т. д. Отдълъ Mahanamni, составляющій приложеніе къ Aranyaka-samhita, является точно такъ же и здёсь какъ прибавка, но уже въ музыкальной транскрипціи 1). Этимъ не ограничивается, однако, содержаніе AG.; кром'в стиховъ изъ Ar., мы находимъ зд'ясь также и другіе стихи (въ формъ saman) изъ Arcika Самаведы, при томъ именно изъ первой его части, т. е. изъ Chandas; помимо того, тъ изреченія, которыя носять названіе Stobha (см. Введеніе), являются въ AG. не только какъ вставки въ sâman, но и какъ самостоятельныя пъснопънія. Стобна входить сюда начиная съ четвертой главы первой прапатнаки, при чемъ порядокъ, въ которомъ следуютъ въ ней отдъльные слоги (восклицанія), слова и цълыя предложенія, обыкновенно сохраняется въ АС. (иногда здёсь являются повторенія); но ті немногія стобім, которыя получили съ теченіемъ времени исключительно музыкальное назначение, повторяются въ Sâman безъ всякаго отношенія къ тексту Stobha, хотя всё онё стоять также и въ этомъ последнемъ, но только въ местахъ опрелъленныхъ.

Названіе "Áгалуа-Gâna" указываеть на то, что этоть сборникъ предназначался для пустынниковъ, а въ дъленіи АG. на от-

<sup>1)</sup> Одна изъ рукописей, ноторыми и нельзовался для AG., имение № 68 въ библіотекъ India Office, не имъетъ этой прибавки, но это обстоительстве—севернение случайное, такъ какъ уже Ârsheya-Brâhmana включаетъ отдълъ Манапаший въ AG.

делы рагуап можно видеть связь съ ритуаломъ. AG. имбеть два д $^*$ ленія: во-первыхъ, на шесть частей prap $^*$ лена, изъ которыхъ каждая подраздъляется на половины (ardhaprapâthaka); во-вторыхъ, на три отдела parvan (собств. "сочлененіе"), им'вющіе спеціальныя названія. Первый отділь рагуап оканчивается съ первою половиною второй прапатнаки и называется arkaparvan; второй идеть до конца третьей прапатнаки и называется drandvaparvan; третій оканчивается вибств съ шестою прапатнакою и носить названіе vâcovrataparvan. Что касается двухъ первыхъ названій, то слова arka и dvandva имбють здісь, конечно, ритуальное значеніе: срав. у Бетлиніка и Рота агка "bez. einer Ceremonie" и dvandva "N. mehrerer Ekâha 2); относительно же vâcovrata я не имбю никакихъ данныхъ, на основаніи которыхъ могъ бы принять здёсь это слово вь ритуальномъ значеніи, и потому остается предположить, что третій отдёль названь vâcovrataparvan по имени двухъ первыхъ sâman, которыми онъ начинается, и которые носять названіе: vâcovrate dve.

Въ Введеніи я говориль о томъ, что одинъ и тотъ же стихъ тс, равно какъ одно и то же изреченіе, могуть являться въ формѣ многихъ за̂тап, при чемъ разница опредѣляется лишь музыкальною стороною. Каждый стихъ за̂тап имѣетъ свое спеціальное названіе, которое дается или по содержанію его, или по имени автора, которому онъ приписывается, или по имени божества, которому опъ считается посвященнымъ, или, наконецъ, по тѣмъ словамъ Стобны, которыя вставляются въ него; нѣкоторыя названія остаются, впрочемъ, загадочными. Рукописи, которыми я пользовался для АС 3), сообщають по большей части названія за̂тап, хотя это дѣлается не во всѣхъ рукописяхъ одинаково исправно, и нѣкоторыя лишь мѣстами приводятъ ихъ (часто въ ошибочной формѣ). Но у насъ есть еще одно важное пособіе для повѣрки какъ этихъ названій, такъ и порядка за̂тап въ АС., именно оглавленіе къ этому сборнику, помѣщенное въ Агsheya-Вга̂нтала, 4) въ слѣдъ за оглавленіемъ къ

<sup>2)</sup> Ekâha есть однодневная религіозная церемонія.

з) № 197 Dev. парижской Bibliothèque Nationale и № 68, 665 и 1295 лондонской библіотеки въ India Office; въ этомъ же порядкъ я обозначаю эти рукописи черезъ А. В, С, D.

<sup>4) —</sup> Arsha-Brâhmana. Въ рукоп. Ind. Off. № 665 это произведение называется въ началь Arsha-Brâhmana, а въ конць Arshaya (читай: ârsheya)-Brâhmana; въ берлинск. рук. читается rshi-brâhmana, а въ началь: atha... ârshapradeco bhayati.

Grâmageya-Gâna. Въ той рукописи, которую я имѣлъ для Ârsheya-Вrâhmana (India Office № 665), оглавленіе въ АG. начинается съ восьмой главы третьей (и послѣдней) прапатнави и идетъ до конца произведенія, но въ берлинской рукописи rshi-Brâhmana (№ 296 по каталогу Вебера) оно начинается, по словамъ Бенфея и Вебера, 5) съ 13 главы третьей прапатнави, и эта разница остается для меня необъяснимою. При сравненіи Ârsh. Brâhmana съ текстомъ АG. оказывается мѣстами другой порядокъ стиховъ, а также и число sâman, упоминаемыхъ въ Ârsh. Brâhm., больше того, какое я нахожу въ АG. Дѣленія на прапатнави и на рагуап Ârsh. Вrâhm не передаетъ, но за то она часто знакомитъ насъ съ различными названіями, которыя носить одинъ и тотъ же стихъ sâman, между тѣмъ какъ въ рукописяхъ АG дается обыкновенно каждому sâman лишь одно названіе.

Я сообщаю здѣсь содержаніе АG. по отношенію въ тевстамъ Агсіка и Stobha, при чемъ музыкальная сторона стиховъ sâman остается у меня не переданною. Сравни съ моимъ изложеніемъ Венфея Die Hymnen des Sâma-Veda, Harmonieen und Discrepanzen а также Indische Studien, III: Index zu den Harmonieen und Discrepanzen.—Для Стобhы и имѣлъ двѣ рукописи (Ind. Off. №№ 665 и 280), в писанныя въ текстѣ "рада", который называется здѣсь ртакті ("первоначальный видъ)"; 7) этотъ же текстъ удержанъ и мною, тѣмъ болѣе что мнѣ ничего неизвѣстно о существованіи для Стобhы другаго текста. Повторенія одной и той же формулы я не передаю, за исключеніемъ лишь тѣхъ случаєвъ, когда подобное повтореніе образуетъ цѣльный sâman.

I prapâțhaka, 1 ardha:

1—8) ashtau vairūpani AB.: 8) 1) an govairūpam, 2) hrasvavairūpam—hrasvabrhadopaça AB., 3) pan canidhanam AB. (=ashtau vairūpani AG.), 4) shadnidhanam AB. (=pan ca-

<sup>5)</sup> Бенфея Die Hymnen des SV., стр. VII; Вебера Verzeichniss der Sanskrit-Handschriften, стр. 70.

<sup>6)</sup> Въ этомъ порядкъ я ихъ обозначаю черезъ а и b.

<sup>7) 06%</sup> рукописи начинаются словами: atha stobha-prakrtih. Срав. въ каталогъ Ауфректа Stobhaprakrti (стр. 378 а и 393 b).—У Burnell'a, подъ № 153, значится Stobhapada.

s) Знакъ АВ. показываетъ, что извъстное названіе встръчается только въ Ársheya-Brâhmana. Въ данномъ случав названія стиховъ перепутаны въ АС., и родовое ashfau vâirûpani (т. е. восемь vâirûpa) принято за спеціальное названіе третьяго стиха.

nidhanavairûpam AG.), 5) saptanidhanavairûpam saptanidhanam AB., 6) ashtanidhanavairupam—ashtanidhanam AB., 7) dvådaçanidhanam, 8) pushpam: Ch. 3, 2, 4, 6; St. 1, 4: it idâ diçam viçam has açvâ çiçumatî it idâ yuvatih ca kumârinî svak gyotik hâi.—9 n 10) antarikshe dve: Ch. 3, 1, 5, 7; St.: su-stubhah 9) tubhah acva cicum akran (9), vi-stubhah 10) tubhah acva çiçum akrân (10).—11 и 12) arishte dve: Ch. 6, 2, 2, 12.—13 и 14) aharîte dve: Ch. 3, 2, 2, 4; St. 1, 5: brhat.—15) devasthânam=varunasya devasthanam AB.: Ch. 3, 1, 5, 7; St.: sahah narah satyam ogah sthat idam dyauh akran bhumih atatanat sam--udram sam acûkupat.—16) brhad devasthânam: Ch. 3, 2, 2, 6.— 17 x 18) âirayâirine dve: 17) St.: âirayat devâh divah 11) ýyotih; Ch. 6, 1, 3, 1, 18) Ch. 2, 2, 2, 7.—19  $\mu$  20)  $\hat{a}\bar{n}girase$  dve: 19) Ch. 6, 1, 3, 1; St.: svah gaganma mahah prthivyah 12) divam â çakema 18) vâģinah yamam, 20) Ch. 3, 2, 3, 8; St.: devânâm avasâ vayam (brhat 14)) namah.—21) barhaspatyam: id.—22) bharadvaýam: Ch. 3, 2, 1, 3.—23) âtharvanam: Ch. 1, 1, 3, 13; St.: âvat.— 24) nâradvasam=nâradvasavacah 15) A.B.: Ar. 1, 1.—25 и 26) brhatî vâmadevye: St. brhat vâmam brhat pârthivam brhat antariksham brhat divam brhadbhyah vamebhyah vamam. — 27) brhat=bhâradvâgasya brhat AB.: Ch. 3, 1, 5, 2.

## 2 ardha:

1 и 2) vasishṭhaýamadagnyor arkâu dvâu AG. AB. agastyaýamadagnyor vâ AB.: Ch. 4, 1, 3, 6.—3) svaçirâm arkaḥ: Ch. 5, 2, 4, 2.—4) dîrghatamaso 'rkaḥ: Ch. 6, 2, 2, 5.—5) marutâm arkaḥ: Ch. 3, 2, 2, 5.—6) saṃstobhaḥ ie): St. 1, 6: sam tvâ anonavuḥ marutaḥ viçvasmât.—7) agner arkaḥ: Ch. 1, 1, 3, 7; St.: agniḥ mūrdhâ abhavat divaḥ.—8) praýāpater arkaḥ: Ch. 6, 2, 1, 2.—9 и 10) indrasyârkâu dvâu: Ar. 1, 2.—11) arkaçiraḥ —trishṭubhâm arkaçiraḥ: Ar. 1, 3.—12) arkagrīvah: St.: patih

<sup>9)</sup> sushtubhah.

<sup>10)</sup> vishtubhah.

<sup>11)</sup> Въ рукоп.: divâh. Долгота гласной попала сюда (какъ и во многихъ другихъ мъстахъ) изъ текста Gâna.

<sup>12)</sup> Въ рук.: pythivyâ.

<sup>13)</sup> Въ рук.: âçakema.

<sup>14)</sup> Choba by hat by Croth's mers, no cm. Bume.

<sup>15)</sup> У Бенфея ошибочно: nâradvasavam.

<sup>16)</sup> Bz AB. 5 n 6: marutárkáu dváu samstobho vottarah.

divah antarikshasya pârthivasya apâm osha-dhînâm viçvasya bhûtasya.—13) varunasyârkah—varunagotamayor arkah AB.: St.: âyuh cakshuh áyotih; Ar. 1, 4.—14 u 15) arkapushpe dve: Ch. 4, 1, 3, 6.—16,17 и 18) âqvadohâni trîni—agner vâiçvânarasya trîny â $\dot{q}$ yadohâny âcidohâny âcyadohâni vâ pra $\dot{q}$ âpater vâ vishnor va viçvamitrasya va AB.: 16) St. 1, 7: â/ya-doham; Ch. 1, 2, 2, 5; 17) St.: ci-doham; Ch. id.; 18) St.: cyoham rtam; Ch. id.—19) raivata rshabhah 17)—rudrasya rshabho raivatah AB.: Ch. 2, 2, 6.—20) vairaga rshabhah: Ch. 5, 1, 1, 8.—21) çâkvara rshabhah: Ch. 5, 1, 3, 1; St. om çam yoh havih.— 22, 23 m 24) atishangas trayah 18)—indrasya trayo 'tishangâh AB.: 22) râudrah AB.: Ch. 6, 2, 1, 1; St.: atha; 23) vâsavaħ AB.: Ch. 6, 1, 5, 11; 24) pârģanyo vâiçvâdevo vâ AB.: Ch. 6, 2, 1, 6.—25—28) padastobhâs catvârah—prâ ja patyâç catvârah padastobhâ gâutamâ vâ vâiçvamitrâ vâ râudrâgnâ 19) vâ AB.: Ch. 6, 2, 2, 5.

II prapâthaka, 1 ardha:

1—10) sarpasâmâni daça—daça samsarpâni mahasarpâni sarpasâmâni vâ, 'thâparam: agneç ca pṛthivyâç ca vâyoç cântarikshasya câdityasya ca divaç câpâm ca samudrasya ca mândave dve; athâparam: bâbhravâni catvâri pâvamânâni 20) catvâri diçâm samsarpe dve AB.: 1) sarpam AG.: St. 1, 8: abhi imahe sarpa svaḥ; Ch. 4, 2, 4, 5; 2) prasarpam AG.: St.: abhi pra manhîh 21) imahe pra sarpa svaḥ; 3) utsarpam AG.: St.: ut sarpa svaḥ; 4) St.: svaḥ sam-sarpataḥ sarpata pra sarpata svaḥ gamema te vayam; Ch. 3, 2, 3, 8; 5) St.: svaḥ sam sarpa; 6) St.: sṛpâya pra sṛpa pra sṛpâya; Ch. 6, 2, 2, 1; 7) St. id.; Ar. 1, 5; 8) id.; 9) Ch. 5, 1, 3, 1; St.: diçaḥ pra-diçaḥ kalpantâm râgam gamema sva-râgam gamema; 10) Ch. id.; St.: ut-diçaḥ vi-diçaḥ kalpantâm vi-râgam gamema; 10) Ch. id.; St.: ut-diçaḥ vi-diçaḥ kalpantâm vi-râgam gamema; 10) Ch. id.; St.: ut-diçaḥ vi-diçaḥ kalpantâm vi-râgam gamema; 10) Ch. id.; St.: ut-diçaḥ vi-diçaḥ kalpantâm vi-râgam gamema; 10) Ch. id.; St.: ut-diçaḥ vi-diçaḥ kalpantâm vi-râgam gamema sva-râgam gamema.—11) triḥsâma—triḥsandhi AB.: Ch. 4, 1, 2, 9.—12) yagnasârathi: Ch. 3, 2, 4, 4; St. 1, 9: bda (?) hariḥ matiḥ. 13) vṛshâ: Ar. 1, 6.—14) ekavr-

<sup>17)</sup> Рук. С имветъ: râivatya rshabhah.

<sup>18)</sup> Рук. С имъетъ, конечно, по ошибкъ: a tîshâs traya ħ. Срав. это же чтеніе въ тъхъ рукописяхъ, которыми пользовался Бенфей.

<sup>19)</sup> Рук. имъетъ: rudragna.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>) Рук. имфетъ: рачапапі.

 $<sup>^{21}</sup>$ ) Въ Стобић рук. b читается: ma $\dot{n}$ hih (въ AG: ma $\dot{n}$ h $\dot{n}$  $\dot{h}$ ); въ рук. а это слово пропущено.

sham 22): St.: ekam sam âirayat vrdhe ekam sam âirayat mahe ekah vrshâ vi râ $\dot{q}$ ati; Ch. 4, 2, 5, 9.—15) vidratham <sup>22</sup>): Ch. 5, 1, 2, 2.— 16) abhrâtrvyam: St.: huve vi-râýam sva-râýam mahat sâma aýîýane mahat bhadram aģiģane a-bhrâtrvyam aģiģane abhi-bhûh asi; Ch. 5, 1, 2, 1.—17 u 18) râivate dve AG. AB. revatvo vâ AB.: Ch. 2, 2, 1, 9.—19) çâkvaravarnam: Ch. 5, 2, 4, 1; Ar. 1, 7 n 8.— 20) nityavatsam: Ch. 5, 2, 3, 7.—21) rathamtaram=vasishthasya rathamtaram AB: Ch. 3, 1, 5, 1; St.: as.—22) saptaham = ýamadagneh saptaham AB.: Ch. 3, 1, 5, 2; St.: ayam vâyâu tri-vrtam pra-vrtam.—23—27) panca pavimanti—panca pavimanti mahâsâmâni: çarvasya prathamottame, rudrasya trîathâparam: agner harasî dve, kshurasya harasî dve, mrtyor harah pancamam AB.: 23, 24 u 25) â-krandaya kuru ghosham mahântam harî (iti) indrasya abhi-vogaya âçû (iti) marma--vidham dadatâm an-yah an-yam çalya-âtmâ patatu çlokam acha; pra yat cakram a-râvne sanatâi abhi-avartayat úyok it tisrah om hâtâi çayâtâi keçavat çirah 28); 26) pra yat cakram и т. д.; St.: as phat mrs has; 27) pra yat cakram и т. д.; St.: abhi-abhûh has pra-has cakshuh.—28 u 29) harasî dve—sâmanî vâtrakâhye 24) (?), lokânâm çântir uttamam 25) AB.: 28) St.: kshurah harah-harah vrçca pra-vrçca pra chindhi; стихъ: pra yat cakram и т. д.; 29) St.: vayah brhat rtam havih bhadrâm sva-dhâm svayam skrave (sic) isham ûrgam ragah svah vâk idâ svah brhat bhâh arkam arcata devâvrdham (sic); Ch. 3, 1, 5, 1.—30) pancanidhanam vâmadevyam: St.: iha pra-gâm iha rayim rarânah rayah-poshâya su--kṛtâya bhûyase â agan vâmam idam bṛhat idam vâmam idam bṛhat

 $<sup>^{22}</sup>$ ) Въ АG. названія 14-го и 15-го стиховъ смішиваются; вмісто е k a v r s h a m вдісь читается е s h a v r s h a m. Срав. то же въ рукописяхъ, которыми пользовался Бенфей.

 $<sup>^{23}</sup>$ ) Первый изъ этихъ стиховъ является въ Arcika школы Naigeyas (см. Введеніе): Ch. 7, 1, 10; можетъ быть, тамъ же находится и второй стихъ, хотя изъ оглавленія этого не видно. Замъчательно, что AG. приводитъ оба стиха въ 24-мъ saman въ текств «рада», не въ музыкальной транскрипціи; причина этого та, конечно, что оба эти стиха но вошли въ Arcika нашей редакціи.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Берлинск. рук. rshi-brâhmana читаетъ: sâm a nî vârtikâh ye; берлинскрук. AG. № 279 Web.: sâm â ni vâtrikâp ye; (см. Бенфея Die Hymnen des SV., Harmonieen und Discrepanzen, стр. 178 примъч.).

<sup>25)</sup> Берлинск. рук. AG. № 279 Web. читаетъ: uttaram (см. Бенфея ibid.), и это върнъе. Порядокъ стиховъ здъсь, въроятно, перепутанъ; 28-й ст. надо считать однимъ изъ kshurasya harasî dve (см. это название выше).

carâcarâya bṛ hate idam vâmam idam bṛ hat; Ch. 2, 2, 3, 5 (начиная со словь: ûtî sadâvṛ dhaḥ и т. д.).—31) mahâvâirâ ġam—indrasya mahâvâirâ ġyaṃ vasishṭ hasya vâ AB.: St.: matsva oġaḥ sahaḥ balam indraḥ vayaḥ dadhe sadham ²6) ṛtam; Ch. 5, 1, 1, 8.—32) agneḥ priyam: St.: priyam brâhmaṇânâm yat manaḥ tat mayi brâhmaṇânâm paçûnâm yat manaḥ tat mayi paçûnâm yoshitâm yat manaḥ tat mayi yoshitâm; Ch. 1, 1, 1, 1.—33) sarpasāma—sarpasāma kalmāshaṃ vā AB.: St.: vîhi yave ²7) sam yamam na vi-āyamam vi yamam sam-āyamam ye ke ca udara-sarpiṇaḥ tebhyaḥ namaḥ; Ch. 2, 2, 3, 5.—34) setusāma—svargyaṃ setushāma AB.: St.: setān tara duḥ-tarân dânena a-dânam a-krodhena krodham çrat-dhayā a-çraddhām satyena an-ṛtam eshā gatiḥ etat a-mṛtam svaḥ gaccha ġyotiḥ gaccha setān tīrtvā caturaḥ ²8); Ar. 1, 9.—

## 2 ardha:

1 и 2) vasish hasya prāṇāpānāu dvâu 29): 1) St. 1, 10: âyuḥ satyam; Ch. 4, 1, 3, 6; 2) 30) St.: ânaḥ hiya mana-doham; Ch. id.—3 и 4) indrasyāinyāu dvâu: St.: enyāu-enyāu aho (iti) enyāu; Ch. id.—5 и 6) praģāpater vratapakshāu dvāu AG. AB. ahorātra-yor vā AB.: Ch. id.—7 и 8) ulvaģarāyuṇī dve—indrāṇyā ulva-ģarāyuṇī dve AB.: Ch. id.—9 и 10) bṛ haspater balabhidī dve indrasya vā; udbhid vāinayoḥ pūrvaṃ AB. 31): Ch. 1, 1, 2, 3.—11) bhargaḥ 32) St.: 1, 11: dhāma yat 33) bhargah; Ch. 3, 2, 2, 6.—12) yaçaḥ 34): St.: yaçaḥ varcaḥ asmin âyuḥ viçva-âyuḥ viçvam viçvam âyuḥ açīmahi pra-ģām tvashṭaḥ adhi-nidhehi asme (iti) çatam

<sup>26)</sup> Т. е. «небо»? См. въ Naighant. 3, 30 sadhe (варіантъ: svadhe), двойств. ч., —dyavaprthivî.

<sup>27)</sup> Въ AG. въ музыкальной транскриццін: vîhâyayâ-î.

<sup>28)</sup> См. Введеніе.

<sup>29)</sup> AG. рукоп. В передъ заглавіемъ этихъ стиховъ замѣчаеть: dakshinanasapute vayos tyagah.

<sup>30)</sup> АС. рукоп. В передъ вторымъ стихомъ замъчаетъ: vamanasapute vayor grahanam, trir abhyastam.

<sup>31)</sup> Также и AG. рук. D называеть первый изъ этихъ стиховъ udbhid.

 $<sup>^{32}</sup>$ ) AG. рук. В (и, можеть быть,  $\hat{A}$ rsh. Brâhm.) имъеть: bhargâ $\hbar$ , но долгота  $\alpha$  здъсь заимствована изъ sâman, гдъ второе  $\alpha$  въ bharga $\hbar$  становатся долгимъ. У Бенфея: bhargam.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Въ рукоп.: dhâmayat.

<sup>34)</sup> АВ. имбетъ въ виду два sâman и называетъ ихъ уаçаsî dve, но въ АС. только одинъ стихъ уасаћ.

ģívema çaradaḥ vayam te; Ch. 3, 2, 3, 8.—13 u 14) yāme dve: Ch. 1, 1, 5, 9; St.: rāģam sva-rāģam vi-rāģam sva-rāģam.—15 u 16) gharmatanû dve: Ch. 6, 1, 3, 4; St.: gharmaḥ pra-vṛktaḥ tanvā sam ānṛdhe vṛdhe svaḥ ānaçe mahe (svaḥ).—17, 18 u 19) cakshu-sāmāni trɨnɨ==praģāpates trɨnɨ cakshûṃshi AB.: Ch. 6, 2, 1, 2.—20, 21 u 22) vārshāharāṇi trɨnɨ: Ar. 2, 1; St.: abhi sphūrġa yam dvishmaḥ sam osha 35) abhi sphūrġa yam dvishmaḥ.

III prapathaka, 1 ardha:

1 n 2) dyaute dve AG. AB. dvaigate va AB.: Ch. 3, 2, 3, 2; St. 1, 12: açvam-ishtaye açvat-ishtaye (!) 36).—3 и 4) tasyandre dve AG. AB. tâsvindre vâ AB.: Ch. 6, 2, 1, 6. — 5 и 6) tâuraçravase dve: Ch. 4, 1, 1, 6. — 7 и 8) dhenupayasi dve AB.: 7) dhenu AG.: St.: bhuvat ganat vrdhat karat dhenu; Ch. 5, 2, 4, 2; 8) payah AG.: St.: payah; Ch. 1, 1, 3, 5. — 9 u 10) svar $\phi$ yotishî dve AB.: 9) svah AG.: St.: svah viçvam; Ar. 2, 2; 10)  $\dot{g}$  yoti h AG.: St.: gyotih viçvam; Ar. id.—11 u 12) yan vapat ye dve: Ch. 3,1, 1, 5; Ar. 2, 3 u 2, 4; 12) Ch. 5, 2, 4, 1.—13 u 14) âyurnavastobhe dve: Ch. 5, 2, 1, 1.—15) râyovâ jî yam: Ch. 5, 1, 3, 1.—16) bârhadgiram <sup>37</sup>): Ch. 5, 1, 3, 3.—17) samkṛti AG. AB.—alamkṛti AG. pyr. B: Ch. 5, 1, 3, 1.—1) pårthuraçmam 38): Ch. id.—19) çyainam=çyenah AB.: Ch. 4, 2, 4, 10.-20) vrshakam 39): Ch. 5, 1, 3, 1. — 21 и 22) bhadragreyast dve AB: 21) bhadram AG.: Ch. 5, 2, 2, 6; St. 1, 13: bhadram; 22) creyah AG.: Ch.id.; St.: crevah.—23 и 24) tantvotunî dve AB.: 23) tantuh AG.: St.: tantuh; Ch. 6, 1, 2, 1; 24) otuh AG.: St.: otuh; Ch. id.—25 n 26) sahomahasî dve AB: 25) sahah AG: Ch. 5, 1, 1, 8; St.: sahah; 26) mahah AG.: Ch. id.; St.: bhûmih antariksham dyâuh mahah.— 27 n 28) varka ýambhe dve: Ch. 3, 2, 2, 5; St.: viçvesham bhûtânâm stobhânâm. — 29 и 30) ishviçvaýyotish i dve AB: 29) Ch. 4, 1, 3, 1; St.: ish; 30) viçva $\dot{g}$ yoti $\dot{h}$  AG.: Ch. id.; St.; viçvagyotih.

2 ardha:

1 и 2) draviņavishpardhasi dve AB.: 1) draviņam AG.: St. 1, 14: mahi; Ch. 2, 2, 5, 8; 2) vishpardhaḥ AG.: St.: divi; Ch.

<sup>35)</sup> Bъ рукоп.: oshâ.

зе) açvadishtaye, т. е. açva-dishtaye.

<sup>37)</sup> AB. ниветь: barhadgire dve; следовательно, одного saman нать въ AG.

<sup>28)</sup> AB. ниветъ: parthuraçme dve; следовательно, одного saman изтъ въ AG.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) AB. имъетъ: vrshake dve; слъдовательно, одного saman нътъ въ AG.

id.—3 и 4) yâmamâdhucandase dve AB.: 3) yâmam AG.: Ch. 4, 1, 3, 8; 4) mâdhucandasam AG.: Ch. 2, 2, 2, 6.—5 m 6) vasishthaçaphau dvau: Ar. 2, 5; St.: dyut dyutah.—7 и 8) cukracandre dve AB.: 7) çukrasâma AG.: St.: çukram çukram çukram çukram; Ar. 2, 6; 8) candrasâma AG.: St.: candram candram candram candram; Ch. 2, 2, 1, 3. — 9—14) vâyoh shat svarâni parâņi vâ (sparâņi vâ) 40) pâraņāni 41) vānantyāni vādityāni vå svargyani vå svargyasya lokasya gamanani va AB. 42): 9-13) Ar. 2, 7; 14) Ch. 4, 2, 1, 10. - 15-25) vishnos trini svarîyâmsi AB.: 15-19) pańcânugânam AG. AB.: Ar. 2, 7; St.: 15) antariksham svah divam gaganma parat param airayata yagnah divah mûrdhâ deva-mâdanah gharmah ýyotih; 16) prthivî antariksham dyauh apah kanikradat 48) sindhuh apah marurah madayantâm gharmah  $\acute{g}$ yotih; 17) divah mưrdhânam sam âirayan yaçah sam dirayan tegah sam dirayan svah sam dirayan gyotih sam dirayan yaçah gharmah gyotih tegah gharmah gyotih svah gharmah gyotih gharmah gharmah gyotih; 18) idam yaccha haskrtim yaccha manah ogah yaccha manah mahimanam yaccha yacah tvisham yaccha pra--ģâm varcah yaccha paçûn viçam yaccha brahma kshatram yaccha svah gyotih yaccha; 19) tegah gharmah sam kridante cicumatih vâvu-gopâh tegasvatîh marudbhih bhuvanâni cakraduh; 20 и 21) dyyanuganam: Ar. id.; St.: indrah dhenuh apah dhenuh bhumih dhenuh antariksham dhenuh dyauh dhenuh param dhenuh vratam dhenuh satyam dhenuh rtam dhenuh ida dhenuh svah dhenuh gyotih dhenuh; 22, 23, 24 m 25) caturanuganam: St.: 22) tokam pra-gam garbhah nah yam adadhmahi a ca para ca pathibhih carantah; 23) 44) ayam sa çinkte yasmat apah osha-dhayah bhuvanani cakraduh yasmât sam-udriyâh bhuvanâni cakraduh yasmât viçvâ bhutani bhuvanani cakraduh apah; 24) yebhih vi-açvam airayah tebhih vi açnu-hi madam yebhih bhûtam sahah tebhih tegah âpah yebhih vi antariksham âirayah (âpah); 25) Ar. id.

IV prapâthaka, 1 ardha:

1 и 2) vâcovrate dve: St. 2, 1: huve vâcam vâcam huve vâk

<sup>40)</sup> Слова «sparāṇi vā» включены мною по Бенфею (Harm. u. Discrepanz. стр. 221).

<sup>41)</sup> У Бенфея: рагалапі.

<sup>42)</sup> Названіе этихъ стиховъ въ AG. является въ чтеніи испорченновъ: dvyasvarasamani shat (рук. D). Срав. у Бенфея ошибочное чтеніе одной берлинск. рук.: dvyastara—.

<sup>43)</sup> Въ рукоп.: kanikradat.

<sup>44)</sup> Cpas. RV. 1, 164, 29.

crnotu vâk sam-âitu vâk (1), vâk ramatâm ramatu vâk me (2).— 3) çaçasya karshû AB. 45); Ch. 2, 2, 4, 7; St.: vâk u.—4) sattrasyardhih—çayavratam 46) sattrasyardhih AB.: St.: aganma gyotih a-mîtâh abhûma antariksham prthivyâh 47) adhi â aruhâma divam antarikshât adhi â aruhâma avidâma devân 48) sam u devaih aganmahi. — 5) pra $\dot{q}$ a pateh pratishth  $\dot{a}$ : Ch. 1, 1, 3, 8. — 6) vyáhrtih: St.; eva hi eva bhútáya rúpâya áyushe ýyotishe.— 7) prájápatvasva vratam—parameshthina prájápatvasva vratam AB.: St.: á nah 49) bruve rakshata nah raksitárah gopdyata gopayitarah; Ar. 3, 1.-8) angirasasya vratam=krshnasyangirasasya vratam AB.: St.: soma-soma yatra cakshuh tat â bhara yatra crotram tat  $\hat{a}$  bhara yatra rûpam tat  $\hat{a}$  bhara yatra varcahtat â bhara yatra tegah tat â bhara yatra gyotih tat â bhara soma rågan. — 9 и 10) somavrate dve: 9) Ar. 3, 2; St.: pnya (?); 10) Ar. 3, 3; St.: gana divam antariksham prthivîm viçva-bhogasam puru-rûpâh (sic) agiganah. - 11) bharadvagasya vratam: Ar. 1, 2; St. 2, 2: vâk da daya;-12) bharadvâginâm vratam: St.: vâýam vi açnavâi su-dhâma dhâma.—13 n 14) yamavrate dve añgirasâm vottaram vasishthavrate dve angirasâm vottaram AB.: 13) Ar. 3, 4; St.: manah vayah varcah idâ âyuh svah gyotik rtam mahah; 14) Ch. 4, 1, 3, 6; St.: âyuh-dhâh asmabhyam varcah-dhah devebhyah.—15 и 16) açvinor vrate dve: Ch. 4, 1, 2, 2. — 17 u 18) gavâm vrate dve: 17) St.: gâvah vrshabha-patnîh vâi-râgapatnîh viçva-rûpâh asmâsu ramadhvam; Ar. 3, 5; 18) Ar. 3, 4; St.: deveshu ni-dhîmân aham.—19 и 20) kaçyapavrate dve: St.: cu antah arkah 50) byotih svah dhenuh kahvau (?) hvau (?); Ch. 4, 2, 3. 2.-

2 ardha:

1 и 2) angirasam vrate dve: 1) Ch. 4, 1, 8, 6; St. 2, 3: sahasvan sahasah patih adidyavat; 2) Ch. 3, 1, 5, 1; St.: svah-ģit vaģa-satamah adidyavat. — 3 и 4) apam vrate dve: St.: âirayat

<sup>45)</sup> Въ AG.: çasasya karshu.—По инвийо Петерб. Слов. (см. подъ словомъ çaça), karshû есть искаженіе изъ каглар; срав. у Латьняны названіе стиха saman: çaçakar va.

<sup>46)</sup> Можеть быть, сауаугатат есть название saman, не извъстнаго меть AG.

<sup>47)</sup> Bs pyr.: pythivya.

<sup>48)</sup> Cpas, RV. 8, 48, 3.

<sup>49)</sup> Въ рук. a: ânaħ.

<sup>50)</sup> Въ рук.: arkah (изъ saman).

apah sam airayat bhutam airayat apam garbhah agnih ida prthivyáh garbhah agnih ida agnih ci-cukvah (sic) cukrah ci-cukvah gah çakrasya çakvam tegah sa-prâh sam-icih (sic) tegah ushah na ýarah 51) airayan sam airayan sam asvaran; Ar. 3, 6.—5 и 6) altorâtrayor vrate dve AG. AB., ahnah pûrvam râtrer uttaram AB.: 5) St.: pråk an-yat anu-vartate raýah 52) apa-ak an-yat tamah apa-ishati 53) bhâsâ 54) arûrucat gharmah arûrucat ushâsam divi súryah vi-bhati; 6) Ar. 3, 7. — 7) vishnor vratam: Ar. 3, 8; St.: has sahas arcih çocih tapah harah.—8) viçveshâm devanam vratam: St.: shi; Ar. 3, 9. - 9 n 10) vasishthavrate dve: Ch. 4, 1, 4, 8 и 4, 1, 3, 6. — 11) indrasya sam hayam: St. 2, 4: viçva dhanâni sam-qitya vrtra-hâ bhûri-âsutih urum ghosham cakre lokam 55) (sic) vrtram ebhyah lokebhyah nunudah vrtram haghanvan 50) apatat vavara yat tamah.—12) agastyasya yaçah: Ar. 3, 10.—13 # 14) sammite dve=praģapates trayastrimçat (r. e. 33-n saman, считая съ начала прапятнави) sammitam, catastrimeat (т. е 34-й sâman),—sammite dve AB.  $^{57}$ ): Ch. 13) 4, 1, 4, 6; 14) 4, 1,  $\partial_{i}$  6; St.: kshau vratam svah çakunah. — 15) gamadagner vratam ytigyam=hamadagner vratam yugyam AB.: Ch. 3, 1, 5, 1; St.: kapau gyotih patah svah pata 58) antariksham prthivim panca pra--diçah rshin devân 59) varnam.—16) daçastobham: Ch. 4, 1, 3, 6; St.: ha u vâk ayah yam vayah. — 17) vartraghnam—indrasya vartraghnam AB.: St.: vrtra-hatyaya a-dhrehnave a-parave prthi-

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup>) Срав. RV. 1, 69, 1 (см. Введеніе).

 $<sup>^{52}</sup>$ ) Здась га $\acute{g}$ ая означаеть «свать» (дня), въ противоноложность tamás, «тьмѣ» (ночи). Срав. Nir. 4, 19:  $\acute{g}$ yotî ra $\acute{g}$ a ucyate.

<sup>58)</sup> О глаголь ish, ishati, въ значени «двигаться» см. Naigh. 2, 14.

<sup>54)</sup> Можно было бы прочесть bhyasâ, но это не имъетъ смысла. Мои выписки изърукописей оказываются здъсъ недостаточныйи.

<sup>55)</sup> Искажено изъ clokam.

<sup>56)</sup> Въ AG. и въ Стобив рук. a: gaghanvan (sic!).

 $<sup>^{57}</sup>$ ) Чтеніе Arsh. Вт. является ніскольно испорченник, или, точніве, укороченник; очевидно, что и 14-й стихь называется pra $\mathring{g}$ âpate $\mathring{h}$  sa $\eta$ rmitam (срав. у Бенеея: pra $\mathring{g}$ âpate $\mathring{g}$  catustri $\mathring{m}$ çat (т. е. sâma) sa $\mathring{m}$  mitam), а оба вийсть они носять названіе sa $\mathring{m}$  mite dve или, какь въ одной берлинск. рук. АG., prâ $\mathring{g}$ â-pate dve. Испорченное чтеніе: catustri $\mathring{m}$ çat sa $\mathring{m}$  mite dve перенесено ціликомъ (вийсть съ числичельникь) въ берлинск. рук. Аб. камъ заглавіє 14-го стихъ (см. Нагмопіеен und Discrepanzen, стр. 185 и 184).

<sup>58)</sup> Pyr. a: path; pyr. b: pathh, no n nourbanes wronis omntowno, nero kugho ner AG. (syashpathntariksham).

<sup>59)</sup> Изъ devâm=devâm, родит. пад. ин. ч.

vim ca vi-vartaya antariksham su dhâraya divam vepa avepayah vṛtra-hā sapatna-hā; Ar. 3, 11. — 18) ashṭanidhanam: St.: abhi-praghnantam oʻgasā su-oʻgasā asi pra-ânah asi cakshuh asi asi crotram asi asi ʻgyotih asi idām gaccha sūryam gaccha antariksham gaccha nāke vi bhāhi svah gaccha ʻgyotih gaccha ati ʻgyotih vi bhāhi ati.—19 n 20) indrasya rā ġanarāuhine dve rāuhine <sup>60</sup>) vā; ekarsher vā rā ġanam, dhātā rāuhinam AB.: 19) rā ġanam: 4, 1, 3, 6; St.: vayah bṛhat vi-bhrāshṭaye vi-dharmane satyam oʻgah ra ġah svah bhadram su-dhā isham ūr ġam bṛhat ya cah divi dadhe; 20) rāuhinam: Ch. id.; St.: ayāu ayam namah kiṭ manah pra-ânah cakshuh crotram ghoshah vratam bhūtam pānam <sup>61</sup>) cittam dhītam.

V prapathaka, 1 ardha:

1-5) agner ilândam pancânugânam irântam vâ AB.: 62) 1) St.: hu; 2) Ar. 3, 12; 3) Ar. 3, 13; 4) Ch. 4, 1, 3, 6; 5) Ar. 4, 1. — 6, 7 n 8) devavratâni trîni stobhamayâni—trîni devânâm vratani devasya vá: ráudre půrve, váiçvadevam trtîyam; vâiçvadeve vâ pûrve râudram trtîyam AB.: St. 2, 5: 6) adhi-pate mitra-pate kshatra-pata svah-pate dhana-pate namah manyunâ vrtra-hâ sûryena sva-rât yagn'ena maghavâ dakshinâ asya priyâ tanuh râgna viçâm dâdhâra vrshabhah tvashtâ vrtrena çacî--patih annena gayah prthivyâh srnikah agninâ viçvam bhûtam abhi abhayah yayuna yicyah pra-qah abhi ayapathah yashat-karena ardha--bhâk somena soma-pâh sam-ityâ parame-sthî ye devâh devâh divi--sadah antariksha-sadah prthivî-sadah apsu-sadah dikshu-sadah âçâ--sadah stha tebhyah vah devâh devebhyah namah ava  $\acute{g}$ yâm iva dhanyanah vi te manyum nayâmasi mrdatâm nâh iha asmabhyam yah idam viçvam yûyo 68) namah; 7) namah ut-tatibhyah ca ut--tanvânebhyah ca namah ni-sam-gibhyah 64) ca upa-vîtibhyah ca namah asyadbhyah ca prati-dadhanebhyah ca namah pra-vidhyadbhyah ca pra-vyâdhibhyah ca namah tsaradbhyah ca tsâribhyah ca namah critebhyah ca crâyibhyah ca namah tishthadbhyah ca upa-tishthadbhyah ca namah yate ca vi-yate ca namah pathe ca vi-pathaya ca; 8) namah annâya namah anna-pataye eka-akshâya ca ava-pan-

<sup>60)</sup> Иначе у Бенфея, который ниветь rauhiner (относится къ ekarshe h).

<sup>61)</sup> Han yanam?

<sup>62)</sup> By AG. By Historop. gpykou. ilândam, by pyrkxy pancanugânam.

<sup>68)</sup> By AG. pyk. A: yuyo.

<sup>64)</sup> nishamgibhyah.

nâdâya ca namah namah rudrâya tira-sade namah sthirâya sthira--dhanvane namah prati-padâya ca patarine ca namah tri-ambakâya ca kapardine ca namah açrayebhyah ca prati-açrayebhyah ca namah kravyebhyah ca vi-rimphebhyah 65) ca namah sam-vrte ca vi-vrte ca.—9) anushthaya $\acute{q}$ n'aya $\acute{q}$ n' $\acute{q}$ yam: Ar. 4, 2.—10) a $\acute{q}$ itasya  $\acute{q}$ itih: St.: hup bi 66) hi 67); Ch. 3, 1, 5, 1.—11) somavratam: St.: han; Ar. 3, 2.—12) dîrghatamaso vratam AG. AB.—açvavratam AG. pyr. D: St.: ayau 68); Ch. 6, 1, 4, 7.—13 u 14) dve purushavrate: 13) Ar. 4, 3; 14) Ar. 4, 4. — 15—18) pancânugânam: 15) Ar. 4, 5; 16) Ar. 4, 6; 17) Ar. 4, 7; 18) 69) St. 2, 6: asmin nrmne nrmnam ni dhimahe; Ch. 2, 2, 3, 5.—19—21) trini lokânâm vratâni AG. AB. divo 'ntarikshasya prthivyâ ity; athâparam: dyâvâprthivyor viparîte 70) AB.: 19) St.: rûpam; Ar. 4, 8; 20) St.: vâk iyam antarikshe salilam lelâya; Ch. 2, 2, 3, 5; 21) St.: prati-sthâ asi prati-sthâ varcah asi manah asi bhûtam; Ar. 4, 8.— 22) rçyasya sâma vratam vâ: Ar. 4, 9; St.: rcyâsah 71) indra bhu $\bar{n}$ iti maghavan indra bhu $\bar{n}$  iti pra-bhu $\bar{n}$  iti indrah tasara-pûtah.—

## 2 ardha:

1—10) daçânugânam—diçâm vratam daçânugânam AB.: 1) St. 2, 7: aham annam aham anna-adah aham vi-dhârayah; 2) aham sahah aham sâ-sahih aham sâ-sahânah; 3) aham varcah; Ar. 4, 10; 4) St.: aham teģah aham svah ģyotih; 5) diçam duhe diçâu duhe diçah duhe sarvâh duhe; 6) manah aģayit hṛdayam aġayit indrah aġayit aham aġâisham; 7) vayaḥ-vayaḥ vayaḥ; 8) rūpam rūpam-rūpam; 9) hi yaḥ u ut apaptam ūrdhvā nabhānsi akṛshi vi adyâutsam atatanam pinvasva: 10) prathe prati-asthâm.—11—20) daçânugânam—kaçyapavratam daçânugânam: kaçyapagrīvā <sup>72</sup>) dvitīyam, praġâpater hṛdayam <sup>73</sup>) pancamam, idânâm samkshâ-

<sup>65)</sup> Варіантъ: vi-ramphebhyaħ. Срав. въ Dhâtup. (28, 30) гатр h и гітр h: hiṃsâyâm.

<sup>66)</sup> Стобћа имћетъ vi, какъ и въ другихъ случануъ v стоитъ здѣсь вмѣсто b.

<sup>67)</sup> Въ АG. следують затемъ слова: ав phat mrs has, которыя были уже приведены выше изъ Стобым.

<sup>68)</sup> Стобha рук. b (какъ и Ar. G.) имветъ: âyâu.

<sup>69)</sup> А.С. рук. D ставить передъ этимъ sâman заглавіе: ekânugânam.

<sup>70)</sup> Въ рукоп.: dyavapythivîvyorvîparîte.

<sup>71)</sup> Стобha имфетъ: rshyasah.

<sup>72)</sup> Въ AG. grîvâyam.

<sup>73)</sup> Въ AG. такъ же.

raħ <sup>74</sup>) shashtham, kaçyapapuccham <sup>75</sup>) daçamam, prâg daçamâd gavâm vrate <sup>75</sup>) AB.: 11) St. 2, 8: kahva; Ar. 1, 3; 12) St.: aho (iti) pra-ġâħ bhûtam aģiġane; 13) phal hâu; Ch. 4, 1, 3, 6; 14) Ch. 4, 1, 5, 5; 15) St.: imâħ pra-ġâħ praġâ-pate hṛdayam pra-ġâħ rā-pam aģiġane; 16) (iḍâ svaḥ ġyotiḥ) <sup>76</sup>); 17) Ar. 4, 11; 18) St.: dughâħ; Ar. 2, 5; 19) St.: vâk ha; Ar. 4, 12; 20) St.: pra-ġâ to-kam aģiġane yaçaḥ akrân bhūtam atatanat pra-ġâħ u sam acūkupat paçubhyaħ; Ar. 3, 12 <sup>77</sup>); 21 n 22) nihnavâbhihnavâu anadud-vrate vâ AB.: St.: iti mâtrâ carati vatsakaħ svayam skunve.—

VI prapâthaka, 1 ardha:

1) agner vratam: Ch. 1, 1, 3, 7; St.: 2, 9: bhrāýa viçvasva ýagatah gyotih. — 2) vayor vratam: Ch. 5, 2, 3, 7; St.: viçvasmâi gagate gyotih.—3 n 4) mahavaiçvanaravrate dve: 3) St.: vayah payah cakshuh crotram âyuh tapah varcah tegah agnih sam-udram â kshayat; Ar. 3, 8; 4) iha svah vâiçva-narâya pra-diçah gyotih brhat induh idá satyam dyauh bhûtam prthivî sahah tehâh apah ushâh diçah gyotih gharmah marudbhih bhuvaneshu cakradat; Ch. 1, 1, 5, 9.—5 и 6) bhrâýâbhrâýe dve—sûryasya bhrâýâbhrâ- $\acute{q}e$  dve AB.: 5) Ar. 5, 1; St.: bhrâ $\acute{q}a$ ; 6) Ch. 1, 1, 3, 7; St.: â bhráýa. — 7 n 8) váyor vikarnabháse dve, váyor mrtyor vá AB.: 7) vikarnam AG.: Ar. 5, 2; St.: rtam me phat; 8) bhasam AG.: Ar. 3, 8; St.: bhadram çreyah vâmam varam svam abhrágit gyotih abhragit didivah bhas.— 9—19) aindram mahadivakirtyam sâurvam vâ daçânugânam: tasya çiraç ca grîvâç ca skandhakîkasâu ca purushâni ca pakshâu câtmâ coru ca puccham câitat sâma supar nam ity âcakshate AB. 78): 9) St.: vâk  $\dot{q}$  voti $\dot{h}$ ; 10) eva hi agne hi indra hi pûshan hi devâh; 11) (vayah manah vayah pra--ânah vayah cakshuh vayah crotram vayah ghoshah vayah vratam vayah bhûtam) 79); 12) id.; 13) ûrk dharmah dharmah; 14) dharma vi-dharma satyam  $\dot{q}$ aya rtam banda <sup>80</sup>) ha $\dot{n}$  vam; 15) (abhr $\dot{a}$ -

<sup>74)</sup> Br AG. Takt me.

<sup>76)</sup> Въ AG. нотъ этихъ названій.

<sup>76)</sup> Стобна не имъетъ въ соотвътствующемъ мъстъ этихъ трекъ словъ, но см. выше.

<sup>77)</sup> Можеть быть, этоть стигь входить и въ два следующихъ saman. Въ рукописяхъ AG., которыми и пользовался для этого мъста, деленіе saman ошибочно.

<sup>78)</sup> AG. рук. А ставить названіе mahâdivâkirtyam передъ 15-из såman.

<sup>79)</sup> Въ Стобий этихъ словъ вдись инть, но см. выше (AG. IV, 2, 20).

<sup>80)</sup> Bz Croch's: bada.

ģit ģyotiķ) <sup>81</sup>); Ar. 5, 2; 16) St.: (bhûmiķ antariksham dyâuķ bhûtâya) <sup>81</sup>); 17) (dyâuķ antariksham bhûmiķ ayushe) <sup>81</sup>); 18) (ģyotih) <sup>81</sup>); 19) sam tvâ bhûtâni đirayan sam tvâ bhavishyat đirayat sam tvâ bhuvanam âirayat sam tvâ bhûtam âirayat.—

2 ardha:

1-21) âdityavratam ekavimçatyanugânam cândilîputro, dvåvimçatir iti vårshaganîputro 82), "våi devåh samâirayåh (sic) sam çatâni bhûtavad" ity ekam. "citram devânâm", "antar" iti dvayor aparam gandharvapsarasam anandapratinandau pakshâu, sâuryo 'tîshanga, indrasya ca sadhastham, marutâm bhûtih, pragapatehstisrah, sarparagn'ah sarpanam varbudasya vâ sarpasya gharmarocanam indrasya vâ, sha*ḍ* âindrâ*ḥ* paridhaya rtunam, "vag" -adi- "pitryam" -antyam vaikalpikam, tan mitravarunayoç cakshur ity acakshate, çrotram ca, tad evâike: dvitîyo 'tishangas, tam 88) mitrâvarunayoh çrotram ity âcakshate, cakshuç ca, tad evâike: trtiyo 'tîsha ngas, tam indrasva cira ity âcakshata, âdityasyonnaya*m* tad âdityâtmâ ity âcakshate. AB.: 1) St. 2, 10: uvi iti asi arûrucah divam prthivîm patih asi apmā osha-dhînâm viçveshâm devânâm sam--it a- $\dot{g}$ asram  $\dot{g}$ yotih â-tatam âyuh yam avah  $\dot{g}$ ana <sup>84</sup>) vanam svahsrpi pra-srpi astoshata sva-bhanavah vi-prah navishthaya mati 85) grâvânah barhishi priye indrasya ranhyan brhat pra u eti; Ar. 5, 3 и 5, 5 86); 2) St.: uvi higi higigi; Ar. 5, 4; 3) St. id.; Ar. id.; 4) St.: bhrâýa; Ar. 5, 3; Ch. 1, 1, 3, 11; 5) St.: sahah bhrâýa apah bhrâýa abhrâģit vi abhrâģit adidyutat viçvam bhûtam sahah brhat adidyutat abhrât pra-abhrât adidyutat gharmah arûrucat adidyutat gharmah ushasah arocayah (sic); 6) St.: bhûtih sarvan kâmân açîmahi; Ar. 5, 5; 7) Ar. 5, 4; 8) Ar. 5, 5; 9) Ar. 5, 6; 10) St.: ut-yan lokân arocayah iman lokan arocayah bhûtam arocayah viçvam bhûtam arocayah; 11 n 12) St.: didîhi viçvatah prthuh; Ch. 1, 1, 3, 11, Ar. 5, 7 и 5, 8; 13) St. id.; Ar. 5, 9 и 5, 10; 14) St. id.; Ar. 5, 10 и 5, 11; 15) St. id.; Ar. 5, 12; 16) St. id.; Ar. 5, 12; 5, 13 и 5 14;

<sup>81)</sup> Въ Стобић этихъ словъ здесь иетъ, но см. выше.

<sup>82)</sup> Можно было бы прочесть varshayanîputro, но подобное имя не извъстно.

<sup>83)</sup> Въ рукоп.: tan.

<sup>84)</sup> Въ рукоп.: gana.

<sup>85)</sup> Cpas. R.V. 1, 82, 2.

<sup>86)</sup> Такимъ образомъ Аг. 5, 5 предшествуетъ стиху Аг. 5, 4.

17) St.: vâk manah pra-ânah apa-ânah vi-ânah cakshuh crotram çarma varma bhûtih prati-sthâ â-dityah pitryam âyuh pitryam; 18) St.: antah deveshu rocase bhoh (?) 87); Ar. 5, 5; 19) Ch. 1, 1, 3, 11; 20) Ch. id., Ch. 4, 1, 3, 6; 21) ut nayâmi â-dityam prâcam (sic) yantam ut nayâmi ahah-râtrâni 88) aritrâni dyâuh nâuh tasyâm asâu â-dityah tyate tasmin vayam tyamâne iyâmahe (sic) priye dhâman tri-akshare.

Mahânâmn $\hat{\imath}$  = âindryo mahânâmnya $\hbar$  pra $\acute{g}$ âpater vâ vishņor vâ viçvâmitrasya vâ simâ vâ ma $\acute{t}$ nyâ  $^{89}$ ) vâ çakvaryo vâ AB.

Для образца я привожу начало, изъ котораго можно видъть дъленіе стиховъ на составныя части:

e 2; vidâmaghavanvidâh, gâtumanuça $\hbar$ sishah, dâ- $\hat{i}$ çâ 31 uvâ 23,  $\hat{i}$  34  $\hat{d}$ â; e 2; çikshâçac $\hat{i}$ nâmpatâ- $\hat{i}$ , p $\hat{u}$ rv $\hat{i}$ nâmpuru 2, vasâ 31 ruvâ 23,  $\hat{i}$  34  $\hat{d}$ â, âbhish $\hat{i}$ umabhâ 2 y $\hat{i}$ sh $\hat{i}$ ibhir â 31 uvâ 23,  $\hat{i}$  34  $\hat{d}$ â, svarnâ $\hat{i}$ ç $\hat{u}$  S  $\hat{i}$ 0) 2  $\hat{h}$ , hâ 31 vâ 23,  $\hat{i}$  34  $\hat{d}$ â, prâcetanapracetayâ, indrâ, dyumnâyanâ 2 ishâ- $\hat{i}$ , i $\hat{d}$ â, indrâ, dyumnâyanâ 2 ishâ- $\hat{i}$ , i $\hat{d}$ â, ev $\hat{a}$ hiçakror $\hat{a}$ yev $\hat{a}$  $\hat{g}$  $\hat{a}$ yav $\hat{a}$  1  $\hat{g}$  $\hat{i}$  $\hat{i}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) Въ Стобћѣ рук. a: bhâħ.

<sup>88)</sup> ahoratrani.

<sup>89)</sup> У Бенфея (Die Hymn. d. SV., стр. VII): mâhnya.

<sup>90)</sup> Знакъ «avagraha», передаваемый мною черезъ S, выражаетъ здёсь, вёроятно, тонъ «krush¢a».

## приложение.

• 

## НФСКОЛЬКО СТРАНИЦЪ ИЗЪ СРАВНИТЕЛЬНОЙ ГРАММА-ТИКИ ИНДОЕВРОПЕЙСКИХЪ ЯЗЫКОВЪ.

Сскр. мъстний пад. пав ва и — пав ва. Другіе случаи колебанія между - а и - а и въ концъ словъ: оба варіанта восходять къ первонач. - а п. Первое лице ед. ч. прошедш. совершен. времени. Присутствіе - п въ окончаніи перваго лица ед. ч. настоящ. времени глаголовъ перваго спряженія. Пронзводные глаголы, образованные при помощи ја — ја. Ст. слав. имаамь и т. д. Фонетическая аналогія между берж и рыбоюм, литовск. зики и vilku и т. д. Присутствіе - п въ индоевроп. окончаніи творительн. пад. ед. ч. Окончаніе - п въ первомъ лицѣ ед. ч. прошедш. совершен. времени. Индоевроп. форма третьяго лица ед. ч. прошедш. совершен. времени. Отношеніе глагольныхъ окончаній (въ флексіяхъ) къ мъстоименнымъ корнямъ. Возможное происхожденіе мъстоименныхъ корней. Появленіе «я». Медіальныя окончанія въ глаголъ и ихъ отношеніе къ окончаніямъ активнымъ. Усиленіе гласныхъ. Присутствіе - п въ окончаніи винительн. пад. двойствен. числа; совпаденіе этого падежа съ именительнымъ. Заключеніе о мъстн. пад. пав ва пав ва съ именительнымъ.

I.

По поводу формы мѣстнаго падежа nâbhâ (—nâbhâu), которую мы встрѣтили въ стихѣ  $\hat{Ar}$ . 3, 13, я позволю себѣ разсмотрѣть здѣсь нѣкоторыя явленія, стоящія въ связи съ сскр. â—âu и имѣющія важность для сравнительной грамматики индоевропейскихъ языковъ.

Извѣстно, что такія формы мѣстнаго падежа, какъ: agnâ, nâbhâ, ûrmâ, nemadhitâ и другія, отъ основъ на -i, составляють принадлежность ведійскаго языка и не встрѣчаются въ позднѣйшемъ санскритѣ, который имѣетъ вмѣсто того: agnâu, nâbhâu и т. д. Но эти послѣднія формы существовали также и въ языкѣ Ведъ, и при томъ нѣкоторыя имена на -i образуютъ здѣсь мѣстный пад. ед. ч. исключительно на -âu, тогда какъ другія представляютъ оба окончанія, -â и -âu, съ преобладаніемъ того или другаго (иногда подъ вліяніемъ слѣдующаго звука); такъ, напр., въ Ригведѣ форма agnâu встрѣчается чаще, чѣмъ agnâ, но nâbhâ относится къ nâbhâu, какъ 20 къ 2 1). Ни Боппъ, ни Шлейхеръ не упоминаютъ о ведійск.

<sup>1)</sup> Cm. Грассмана Wörterbuch zum Rig-Veda.

формъ на -а, а что касается обыкновеннаго окончанія мъстнаго пал, основъ на -i, то оба они объясняють это  $-\hat{a}$ и неудовлетворительно. Боппъ 2) высказывалъ такое предположение, что -а и явилось здѣсь изъ -а̂s и есть собственно окончаніе родительнаго падежа, подобно тому какъ и -а и въ именит. винит. пад. двойств. ч. произошло, по его мнѣнію, изъ -âs; въ мѣстномъ пад. на -âu, отъ основъ на -i, зам $\dot{}$ вчательно еще то, что тематическая гласная выпадаетъ передъ этимъ окончаніемъ и сохраняется лишь въсловахъ patyau, sakhyau (отъ pati-, sakhi-). Неудовлетворительность этого объясненія состоить главнымь образомь въ томь, что переходъ âs въ âu не находить никакихъ аналогій 3), а вмёстё съ тёмъ страннымъ казалось бы и то, что основы на -i такъ рано утратили настоящій м'ястный надежь и должны были обратиться въ форм'я родительнаго пад.; наконецъ, окончаніе - as является въ родительн. пад. лишь въ женскомъ родъ.-Иначе смотрълъ на формы мъстн. пад. agnau, nabhau и т. д. Шлейхеръ 4): онъ объясняль эти образованія тімь, что основы на -i подчинились въ данномъ случааналогіи основъ на -и и приняли окончаніе, принадлежащее этимъ послъднимъ (-âu изъ -avi 5)). Но и съэтимъ объясненіемъ недьзя согласиться: основы на -i нигд $\dot{\mathbf{b}}$  не оказывають наклонности подчиняться аналогіи основъ на -и, не только въсанскрить, но и въ другихъ родственныхъ языкахъ; какія же фонетическія причины (а другихъ не могло быть) побуждали кътому, чтобы форма \* agnayi обратилась въ agnâu и совпала такимъ образомъ по окончанію съ sûnâu? Наконецъ, еслибъ Шлейхеръ принялъ во вниманіе ведійскія формы agnâ, nâbhâ и т. д., то долженъ быль бы отказаться отъ того объясненія, какое дано имъ для agnau, nabhau и т. д. Очевидно, что мъстн. пад. agna относится къ agnau точно такъ же, вавъ именит. винит. двойств. ч. açvinâ (въ Ведахъ) въ açvinâu (въ Ведахъ и въ позднъйшемъ санскритъ) или какъ въ прошедш. совершен. врем. dadâ (въ Ведахъ) къ dadâu (въ Ведахъ и въ позднвишемъ санскритв). Шлейхеръ считаетъ формы acvina, dada болве древними, сравнительно съ acvinau, dadau, и видить въ au

<sup>2)</sup> Vergleichende Grammatik, второе изданіе, I, § 198.

з) Мы увидимъ ниже, что и въ двойствен. числѣ -âu не можетъ объясняться изъ -âs.

<sup>4)</sup> Compendium, второе изданіе, стр. 566.

<sup>5)</sup> Я думаю, что это еще вопросъ, произошло ли -âu въ sûnâu изъ -avi въ sûnavi (въ Ведахъ).

"помутившееся", â 6); слѣдовательно, и форму agnâ онъ долженъ быль бы признать болѣе древнею, чѣмъ agnâu 7), а потому объясненіе, предложенное имъ для этой послѣдней, неудовлетворительно даже съ его точки зрѣнія. Трудно, однако, видѣть здѣсь въ âu измѣненіе гласной â, такъ какъ вокализмъ санскрита стоитъ на очень древней ступени; обращеніе â въ е (это е не было дифтонгомъ), разсматриваемое Шлейхерэмъ рядомъ съ переходомъ â въ âu, вовсе не аналогично съ нимъ, и мы скорѣе бы ожидали въ такомъ случаѣ перехода â въ о (не дифтонгъ).

По Боппу, форма аçvinâ новъе формы açvinâu 8), и, слъдовательно, agnâ онъ объяснялъ бы изъ agnâu 9). То обстоятельство, что â въ этихъ случаяхъ является лишь въ языкъ Ведъ, а âu господствуетъ въ позднъйшемъ санскритъ, не доказываетъ еще, конечно, большей древности â, сравнительно съ âu, такъ какъ въ нъкоторыхъ образованіяхъ ведійскій языкъ можетъ представлять черты болье новыя, чъмъ тъ, какія мы находимъ въ классическомъ санскритъ. Но противъ Бопповскаго объявненія говоритъ неправильность перехода âu въ â, а также и то обстоятельство, что ни въ одномъ изъ тъхъ случаевъ, гдъ вмъсто ведійскаго â въ позднъйшемъ языкъ исключитъльно господствуетъ âu, большая древность этого âu, сравнительно съ â, не подтверждается анализомъ.

Вотъ эти случаи, аналогичные съ agnâ=agnâu: 1) первое и третье л. ед. ч. прош. соверш. времени глаголовъ на -â: dadâ=dadâu и т. u.; 2) именит. винит. пад. двойствен. ч.: açvinâ=açvinâu, ubhâ=ubhâu и т. п.

Едва ли можно сомнъваться въ томъ, что окончаніе â—âu произошло здѣсь всюду однимъ и тѣмъ же путемъ, и объясненіе Боппа, мнѣ кажется, уже потому можетъ возбуждать недовѣріе, что для âu въ перфектѣ онъ долженъ предполагать иное происхожденіе <sup>10</sup>), чѣмъ для âu въ двойств. ч. Ту же непослѣдовательность, и еще въ большей степени, мы видимъ у Куна, по отношенію ко всѣмъ тремъ âu <sup>11</sup>). Принимая для â—âu одно и то же происхожденіе во всѣхъ

<sup>6)</sup> Compend., crp. 33.

<sup>7)</sup> Такъ, дъйствительно, поступаетъ IHереръ; см. его Zur Geschichte der deutschen Sprache, стр. 283.

<sup>8)</sup> Vgl. Grammatik, I, §§ 206 u 208.

<sup>9)</sup> Такъ поступаетъ Кунъ; см. Zeitschrift, XVIII, стр. 366.

<sup>10)</sup> Vgl. Gram., II, § 618.

<sup>11)</sup> Zeitschrift, XV, 309; XVIII, 326 H 366.

указанных выше формахъ, мы должны вивств съ твиъ имвть въ виду, что нвтъ никакихъ основаній считать здёсь а болве древнимъ, чвиъ а и, или наобороть (по крайней мврв, нельзя было бы доказать этого), и наша задача состоить, следовательно, въ возведеніи этихъ а и а и къ одному и тому же сочетанію. Не трудно догадаться, что здёсь должна была припимать участіе одна изъ носовыхъ согласныхъ, такъ какъ намъ извёстно, что носовыя п и т не только могутъ исчезать (не всегда черезъ посредство носовыхъ гласныхъ), но также и развивать изъ себя гласный призвукъ и; это вокализированіе носовыхъ подробно разсмотрвно Іог. Шмидтомъ въ его книгъ: Zur Geschichte des indogermanischen Vocalismus. Теперь вопросъ въ томъ, которая же изъ двухъ носовыхъ согласныхъ стола нёкогда въ концв указанныхъ выше формъ. Решеніе этого вопроса я начну съ перфекта, въ связи съ которымъ мнѣ придется разсмотрвть и нѣкоторыя другія образованія индоевропейскаго языка.

II.

Кунъ и Шмидть <sup>12</sup>) объясняють сскр. 1-е л. ед. ч. нерфекта dadhâu изъ \* dadhâm, и это же объясненіе представлялось возможнымъ Боппу, хотя онъ и ставилъ рядомъ съ нимъ другое, болѣе неудовлетворительное (âu изъ â—u, вмѣсто â—a) <sup>13</sup>). Въ языкѣ Ведъ возможна была, конечно, и форма dadhâ (сравни въ третьемъ лицѣ рарга̂—рарга̂u) <sup>14</sup>), гдѣ долгота гласной принадлежитъ глагольной основѣ (dadhâ), что видно изъ сравненія сакага и т. п. съ греческ. σίδα, готск. vait, baug и т. д. Слѣдовательно, сскр. âu въ dadhâu мы имѣли бы право возводить только къ âm, но не къ am, что не достаточно было разграничено Куномъ и могло дать поводъ къ возраженію со стороны Дельбрюка <sup>15</sup>). Правда, въ текстѣ "samhitâ" Ведъ

<sup>12)</sup> Zeitschrift, XVIII, 326; Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, 152.

<sup>13)</sup> Vgl. Gram., II, § 618.

<sup>14)</sup> По крайней мірт, Бенфей не ділаеть въ этомъ отношеніи никакого различія между первымъ и третьимъ лицемъ (см. Vollständige Grammatik der Sanskritsprache, стр. 41 и 377). Ригведа не даетъ здісь матеріала, такъ какъ въ ней ни разу не встрівчается 1-е л. ед. ч. перфекта (дійств. зал.) отъ глаголовъ на -а; ср. Дельбрюка Das altindische Verbum, стр. 26.

<sup>15)</sup> Zeitschrift, XXI, 88-89. Дельбрюкъ, подобно Шлейхеру, видитъ въ âu глухо звучавшее â («eine dumpfere Aussprache des langen â»).

существують и такія рѣдкія формы, какъ bibhayâ (въ "рада" bibhaya)  $^{16}$ ), гдѣ долгота гласной можеть быть объясняема вліяніемъ носовой, но \* bibhayâu мы все таки не находимъ, такъ какъ основа не оканчивалась здѣсь на  $-\hat{a}$ . Я думаю далѣе, что нѣтъ никакой необходимости предполагать для конечнаго a въ сакага, tatара и т. д. происхожденіе изъ  $\hat{a}$ , ибо носовая согласная могла исчезать, не оставляя послѣ себя слѣда; по крайней мѣрѣ, таково мое мнѣніе.

Очевидно, что форма \* dadam, предполагаемая Куномъ и Шмидтомъ, можетъ опираться не только на санскритскія образованія, но также и на греческія, гдѣ въ сохраненіи конечной альфы легко усмотръть вліяніе носовой; оїба: \* vaidam=πόδα: \* padam. Эти же факты говорять вмёстё съ темь противъ объясненія, предложеннаго Шлейхеромъ для 1-го л. ед. ч. перф. (-a изъ -ma) 17), и потому понятно, что теорія Шлейхера не встрѣтила поддержки со стороны другихъ лингвистовъ; опровержение ея можно видъть, напр., въ книгъ Курціуса: Das Verbum der griechischen Sprache, стр. 35 и слъд. Самъ Курціусъ не останавливается, однако, на формъ \* dadhâm, предположенной Куномъ, но идетъ дальше и объясняетъ, напр., γέγονα изъ \* γεγοναμι, сскр.  $\acute{g}$ a $\acute{g}$ âna изъ \*  $\acute{g}$ a $\acute{g}$ ânami  $^{18}$ ), τ. e. онъ думаетъ, что окончаніе -ті сохранялось здісь еще въ періодъ раздѣленія индоевропейскаго языка. Я не могу, однако, согласиться съ этимъ, такъ какъ не вижу никакихъ данныхъ, на основаніи которыхъ можно было бы съ достоверностью указать на индоеврои. \* gaganami, въ значеніи 1-го л. ед. ч. перф.; эта форма можетъ быть построена лишь теоретически, такъ какъ окончаніе - ті не сохранилось здёсь ни въ одномъ изъ индоевропейскихъ языковъ. Курціусъ ссылается на эол. гоібщи, но неужели можно смотръть на это образованіе какъ на архаистическій перфектъ, утраченный всіми другими языками? Самая единичность примфра говорить противъ такого объясненія, и я не вижу причины, которая мішала бы признать гоборы за настоящее время, образованное такъ же, какъ စ်ဥကူမ၊, xáλημι и т. д.; слѣдовательно, Foίδημι тождественно по формѣ (но не по значенію) съ сскр. vedayami.

Не соглашаясь съ Курціусомъ, я, вмѣсть съ тымъ, не могу счи-

<sup>16)</sup> RV. 8, 45, 35.

<sup>17)</sup> Compend., crp. 663.

<sup>18)</sup> Подобный выводъ представлялся возможнымъ и Боппу; см. Vgl. Gram., II, § 611.

тать достовърнымъ и то объяснение, которое дано Куномъ и Шмидтомъ. Если въ періодъ разділенія индоевропейск. языка существовала форма перфекта \* dadhâm, то почему же конечное m нигдъ не удержалось, между тъмъ вакъ въ другихъ временахъ это т сохраняется? Можно было бы допустить неправильность для того или другаго изъ индоевроп. языковъ, но откуда это совпаденіе индо-эранскихъ языковъ съ греческимъ и латинскимъ 19)? Я думаю поэтому, что въ періодъ раздёленія индоевропейскаго языка окончаніемъ 1-го л. ед. ч. перф. было не т, но п, воторое по вліянію, оказываемому на предшествующіе звуки, стоить близко къ т. Очевидно, что одновременное исчезновение конечнаго и въ языкахъ индо-эранскихъ, греческомъ и латинскомъ далеко не такъ удивительно, какъ должно было бы казаться подобное же исчезновение m, и причина этого та, что у насъ нътъ пока примъровъ, на основани которыхъ мы могли бы судить, какъ должны были поступать языки съ конечнымъ п въ флексіяхъ, такъ какъ сравнительная грамматика до сихъ поръ . нигдъ не предполагала индоевропейск. п въ концъ флексій. Противъ моего объясненія сскр. dadhau, cakara и т. д. изъ \* dadhan, \* kaкагап и т. д. говорить, повидимому, то обстоятельство, что въокончаніи 1-го л. ед. ч. является всегда согласная т, а не п, такъ какъ самое окончаніе стоить въ связи съ мъстоименнымъ корнемъ та. Но во-первыхъ, въ мъстоимении 1-го лица мы встръчаемъ рядомъ съ та также и па (произошло ли это и изъ м, или нътъ, для насъ въ данномъ случав все равно), а во-вторыхъ, это же п легко открыть въ глагольномъ окончаніи 1-го л. ед. ч. не въ одномъ только перфектъ.

Въ классическомъ санскритв 1-е л. ед. ч. настоящ. времени всегда оканчивается на -mi, но въ Ведахъ извъстна и другая форма, на -a (въ текстъ "рада" -a, по смъщению со 2-мъ л. повелит. наклон.), гдъ -a принадлежитъ основъ. Эта форма употребляется, правда, только въ сослагательн. наклонении, но подобное ограничение, само собою разумъется, составляетъ черту позднъйшую (изъ индо-эранской эпохи, какъ мы увидимъ ниже), такъ какъ первоначально сослагательн. наклонение не могло разниться въ своихъ окончанияхъ отъ изъявительнаго. Дельбрюкъ 20) правильно объясняетъ

<sup>19)</sup> Готскій языкъ, по своимъ законамъ окончанія словъ (Auslaut'a), не им'ветъ въ этомъ случа'в никакого значенія.

<sup>20)</sup> Das altindische Verbum, crp. 23.

это - а изъ - а и приводитъ даже изъ Атнарваведы (5, 8, 7) форму trnahân  $^{21}$ ), въ которой конечное n еще сохраняется;  $\pi$  нахожу. однако, эту форму крайне сомнительною <sup>22</sup>) и не могу придавать ей никакого значенія. Въ -an, -a Дельбрюкъ видить изміненіе того -âni (т. e. â-ni), которое является въ 1-мъ лицъ ед. ч. повелит. наклон., и на основаніи его словъ можно было бы думать, что весь этотъ процессъ произошелъ на почеб древнеиндійского языка. Сравненіе съ языкомъ Авесты разубъждаетъ насъ, однако, въ этомъ и заставляеть признать уже для индо-эранской эпохи существование \* -ân, (въ основахъ на -a), помимо -âni. Окончаніе -ni, -ni употребляется въ Авеств, точно такъ же какъ и въ санскритв, съ значеніемъ 1-го л. ед. ч. повелит. накл., но кром'в того, въдіалект'в, на которомъ составлены Гатны (ед. ч. gâthâ), мы встрвчаемъ также и окончаніе  $-\hat{a}$ , совпадающее съ ведійскимъ  $-\hat{a}$  въ первомъ лицѣ; то же окончаніе (съ сокращеніемъ въ -а) употребляется иногда, какъ кажется, и въ другихъ частяхъ Авесты 23). Обыкновенно эти формы на  $-\hat{a}$  понимають въ значеніи изъявительнаго наклон. и. напр., въ регеса видять лишь варіанть регесаті, но я думаю, что и здісь существовало такое же различіе, какъ и въязыкі Ведъ; поэтому, напр., zbayâ я перевожу: "я стану призывать", а не "я призываю" <sup>24</sup>). Подобнымъ же образомъ и въ будущихъ: vakhshyâ, dâo nhâ 25) и т. д. я вижу сослагательное наклоненіе; относительно dâo n hâ такъ же думаетъ и Шпигель 26). Понятно, что въ соответствие съ vakhshy å и т. д. мы могли бы ожидать въ Ведахъ, въ значении 1-го л. ед. ч. сослагат. наклон. будущ. врем., такихъ формъ, какъ \* karishy $\hat{a}$ ; эти формы въ д $^{\text{L}}$ йствительности не сохранились, но лишь потому, что сослагательн. наклонение будущ, врем, рано вышло изъ употребленія и изв'єстно намъ только

<sup>21)</sup> Ротъ и Витней пишутъ trnahâm.

<sup>22)</sup> Припомнимъ, что текстъ Атнарваведы редижирозанъ довольно поздно.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>) См. Юсти Handbuch der Zendsprache.

<sup>24)</sup> Понятно, что смыслъ въ подобныхъ случаяхъ не можетъ рѣшать, имѣемъ ли мы изъявительн. или сослагат. наклон.; но, напр., въ yavat içâi tavâcâ (Y. 28, 4) или въ yavat tavâcâ içâicâ (Y. 49, 14) значеніе сослагательи. наклоненія для формы tavâ (отъ глагола tu «мочь, быть въ силухъ») не подлежитъ сомивнію, такъ какъ іçâi есть, безспорно, сослагательи. наклоненіе.

<sup>25)</sup> Образованіе dâo nhâ изъ dâsyâ вполит правильно; о необходимомъ здъсь вынаденіи іота см. Шпигеля Grammatik der altbaktrischen Sprache, § 79.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>) Cm. ibid., crp. 392.

изъ одной формы 2-го л. ед. ч., именно изъ karishyas (RV. 4, 30, 23)  $^{27}$ ).

Что касается -ni  $(-\hat{a}$  -ni) въ повелительн. наклоненіи, то я вижу въ этомъ окончаніи спеціальное индо-эранское образованіе, но иначе смотрю я на -a въ Ведахъ и въ Авестъ. Это -a, по моему мнънію, восходить къ индоевропейск. - ап, изъкотораго должны объясняться также греческ. - о, латинск. - о, др. ирландск. - и, ст. слав. - м, лит. -uo  $^{28}$ ) (въ медіумъ, передъ -s), -u, готск. -a, двн. -u. Принято думать, что всё эти окончанія произошли изъ индоевропейск. - ami или -a mi, но откуда же явилось это совпаденіе другь съ другомъ отдъльныхъ индоевропейскихъ языковъ, поступающихъ совершенно неправильно съ конечнымъ -ті? Сходство между языками можеть быть, конечно, случайнымъ, тамъ, гдв оно объясняется изъ спеціальныхъ законовъ, дъйствующихъ въ каждомъ изънихъ; но къданному случаю это объяснение не примънимо, такъ какъ спеціальные законы ни одного изъ этихъ языковъ не оправдываютъ того, что случилось съ конечнымъ - mi. Очевидно, что окончание - mi не могло отпасть вдругь, и, следовательно, должна была существовать промежуточная форма, оканчивавшаяся на -т. Естественно думать, что для чутья говорившихъ это -т совпадало сътемъ -т, которое является въокончаніи 1-го л. ед. ч. прошедшихъ временъ, но почему же съ последнимъ -т языки (по крайней мере, некоторые) поступали иначе, чѣмъ съ первымъ? Курціусь, объясняя греч. φέρω изъ \* bharami, \* bharam, замъчаетъ при этомъ слъдующее: "Warum aus \* φέρομ nicht \* φέρον ward, wie aus ἔ-φερομ ἔ-φερον, bleibt freilich noch dunkel <sup>29</sup>). Мы могли бы, пожалуй, отнестись въ этому "почему" довольно равнодушно, еслибъ оно не напрашивалось при анализъ той же формы и въ другихъ язывахъ; а это обстоятельство должно наводить насъ на мысль, что наша первая посылка ошибочна, т. е. что мы не имъемъ основанія объяснять φέρω, fero и т. д. изъ \* bharami или \* bharâmi.

<sup>27)</sup> Эту же форму Максъ Мюллеръ (Rig-Veda-Sanhita translat. and explain, стр. 189) предлагаетъ видъть въ стихъ RV. 1, 165, 9, гдъ текстъ «рада» имъетъ karishya (не karishya /).

<sup>28)</sup> Этотъ звукъ выражается обыкновенно черезъ и, имѣющее сверху о (какъ въ чешскомъ), но за недостаткомъ шрифта я долженъ употреблять вмѣсто того по. Въ литовскихъ книгахъ по часто встрѣчается, хотя надо отдать преимущество правописанію Шлейхера, Куршата и др., такъ какъ этотъ звукъ произносится въ разнихъ нарѣчіяхъ различно; въ нѣкоторыхъ онъ, дѣйствительно, есть дифтонгъ по.

<sup>29)</sup> Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 44.

Такимъ образомъ я думаю, что для каждаго безпристрастнаго читателя очевидна несостоятельность того мижнія которое выводить индо-эранск. - â, греч. -  $\omega$ , лат. - ô, др. ирландск. - u, ст. сл. -ж, лит. -ио, -и, готск. -а, двн. -и изъ индоевропейск. -аті или - âmi. Ниже я разсмотрю вопросъ о томъ, произошло ли предполагаемое мною индоевроп. - ап изъ - аті, или нъть, а теперь указываю лишь на необходимость признать существованіе этого - ân, какъ варіанта при - аті или - аті, въ настоящ. и будущ. глаголовъ перваго спряженія. 30) Я вывожу для индоевропейск. языка форму \* bharan, a не \* bharan, такъ какъ долгота гласной указывается сравненіемъ языковъ; правда, мы могли бы объяснять происхожденіе долготы вліяніемъ носовой согласной, но въ такомъ случав сходство между собою отдельных языковь было бы странно, такъ какъ конечная носовая не должна была непремфино удлиниять предшествующую гласную. Каждый согласится, что гораздо върнъе будетъ объяснять греч. -  $\omega$ , лат. -  $\hat{0}$  изъ - $\hat{a}n$  (не изъ - an), при чемъ можеть оставаться не ръшеннымъ, произошли ли эти о, о изъносовыхъ гласныхъ, или нѣтъ. 31) Наконецъ, предполагаемое мною -ап подтверждается тымь обстоятельствомь, что краткое - ап мы должны признать въ перфектъ, а окончание 1-го л. ед. ч. перфекта не могло имъть то же количество гласной, какъ и соотвътствующее окончание настоящаго или будущаго времени, ибо иначе непонятно было бы, почему языки поступають съ окончаниемъ перфекта не такъ, какъ съ окончаніемъ настоящаго или будущаго. Труднѣе опредѣлить количество a передъ - mi; указываеть ли индоэранское bharâmi на индоевроп, \* bharâmi, или же мы должны предполагать для индоевропейск. языка \* bharami? Шлейхеръ принималь въ качествъ индоевропейской формы \* bharami, 32) точно такъ же какъ и Боппъ отдавалъ предпочтение \* bharami передъ

<sup>30)</sup> Для краткости я удерживаю эту старую терминологію.

<sup>31)</sup> Навъстно, что формы faciom, videom и т. д., встръчающіяся въ рукописяхъ Плавта, считаются Ричлемъ, Флекейзеномъ, Корсеномъ за простыя описки (см. Корсена Aussprache, 2-е изд., I, стр. 267), и потому нътъ необходимости примирять ихъ съ тъмъ объясненіемъ, которое я даю для facio, video и т. д. Самое большее, что могли бы доказать формы faciom, videom (еслибъ овъ не были описками), это то, что конечное о было здъсь въ извъстную эпоху носовою гласною, которая выражалась то черевъ о, то черезъ от; въ послъднемъ случав писали т, и не п, по аналогіи съ sum, dicam и т. д.

<sup>32)</sup> Compend., crp. 763.

\* bharami, хотя признаваль возможною и эту последнюю форму 33). Дъйствительно, долгота гласной въ bharami могла бы быть явленіемъ спеціально индо-эранскимъ, подобно долготь а въ bharâmasi (bharamas), bharavasi (bharavas); необходимости, однако, нътъ въ такого рода заключении, такъ какъ индо-эранск. bharâmasi, bharâvasi могли быть образованы по аналогіи съ формою bharámi, вынесенною изъиндоевропейской прародины. Итальянскій ученый Асколи р'вшительно высказывается въ пользу индоевроп. \* bharami и объясняетъ греческ. ω, лат. о̂ черезъ переходъ ami въ avi, av, au, 34) но это объясненіе возбудило у Курціуса вполнъ основательныя сомнинія, хотя онъ также предпочитаеть для индоевропейск. языка форму \* bharami; греч. ω въ φέρω произошло, по его мнінію, изъ носовой гласной, съ которою можно сравнить ст. слав. л въ берл. 35) Тотъ, однако, кто вместе съ мною выводитъ греч. φέρω, ст. сл. берм и т. д. изъ индоевроп. \* bharán, долженъ признать, что эти формы ничего не могутъ рѣшать относительно количества а передъ ті. Такимъ образомъ, пока не будетъ доказано противное, я остаюсь при томъ мнаніи, что индоевропейск. языкъ въ періодъ, предшествовавшій разділенію, им $\ddot{a}$  \* bhar $\ddot{a}$ mi (-индо-эранск. bharámi), а не \* bharami; долгота гласной находить соотвётствіе въ предположенной мною параллельной форм'ь \* bharán.

Шереръ въ своей книгъ: Zur Geschichte der deutschen Sprache (стр. 173; 228) 36) высказалъ такое предположеніе, что глаголы съ основою настоящ, врем. на - а оканчивались въ индоевроп, языкъ въ 1-мъ л. ед. ч. на - а, между тъмъ какъ - ті принадлежало лишь глаголамъ втораго спряженія. Очевидно, однако, что это предположеніе совершенно невъроятно; противъ него говорить индо-эранск. bhar a mi (по Шереру, - ті приставлено здѣсь впослѣдствіи), гомеровск. ἐθέλωμι (въ сослагат, наклон.) и т. д., а равно и то, что присутствіе носовой послѣ - а доказывается ст. слав. - м, литовск. - ио, и (и конечно также др. ирландск. - и). Съ этими возражені-

<sup>33)</sup> Vgl. Gram., II, § 434.

<sup>34)</sup> Di un gruppo di desinenze indo-europee (1868.). Я знакомъ съ этою статьею гдавнымъ образомъ по рецензіи, ном'вщенной въ Revue de linguistique, II, стр. 340 и сд'яд.

<sup>35)</sup> Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 43-44.

 $<sup>^{36}</sup>$ ) См. подробный разборъ этой книги, сд $^{8}$ ланный Куномъ въ Zeitschrift, XVIII, 321-411.

ями мы не можемъ встрѣтиться при томъ объясненіи, которое даю я для индо-эранск. -  $\hat{a}$ , греч. -  $\omega$ , дат. -  $\hat{o}$  и т. д.

Я думаю, что въ индоевроп. языкъ глаголы перваго спряженія имѣли въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. и будущ. врем. (а слѣдовательно и въ сослагательн. наклон. не только этихъ временъ, но также и прошедшихъ) двѣ формы, одну на - ami, другую на - an. Нѣкоторые отнесутся, можеть быть, недовърчиво къ возможности существованія такихъ варіантовъ въ индоевроп. языкъ, но по моему мньнію, ошибка Шлейхера при возсозданіи этого языка состояла главнымъ образомъ въ томъ, что онъ часто искалъ единства тамъ, гдъ его не было. Говоря объ индоевроп, языкъ, мы разумъемъ обыкновенно тотъ періодъ его жизни, который непосредственно предшествовалъ распаденію этого языка, а въ эту эпоху индоевроп. языкъ не былъ, конечно, какимъ-то примитивнымъ языкомъ, <sup>37</sup>) но лолженъ быль имъть за собою богатую исторію, ибо иначе онъ не выработаль бы формы въ томъ совершенствъ, какое мы находимъ въ немъ. Следовательно, въ эту эпоху даже то, что восходить къ первоначальному единству, могло уже распасться на варіанты (примфры представляетъ жизнь каждаго языка), но въ данномъ случаф, какъ я постараюсь показать далье, мы имжемъ такіе варіанты, которые, по всей в роятности, никогда не были тождественны, и исконное различіе которыхъ стоить въ связи съ образованіемъ "н" въ индоевроп. языкъ.

Принимая индоевроп. формы \* bharân=\* bharâmi, я, на основаніи сходства, представляемаго большинствомъ языковъ нашей семьи, заключаю, что въ періодъ раздѣленія индоевроп. языка формы вида \* bharân преобладали надъ формами вида \* bharâmi. Допустивши это, мы легко поймемъ, ночему европейскіе языки или ихъ группы (нѣтъ надобности въ гипотезѣ общеевропейскаго языка) независимо другъ отъ друга утратили формы вида \* bharâmi: это явленіе было слѣдствіемъ закона аналогіи, оказываемой большинствомъ на меньшинство, при чемъ могла вліять и сравнительно большая краткость формы \* bharân. Наконецъ, та же аналогія стала распространяться мало по малу и на глаголы втораго спряженія, и потому, напр., греч. δείχνυμι обратилось въ δειχνύω, литовск. demi въ dedu; понятно, что подобный переходъ не можетъ быть объясняемъ стремленіемъ къ сокращенію звуковой формы.—Но, спро-

<sup>37)</sup> Въ этомъ отношении можетъ быть сбивчиво название «Ursprache», «праязыкъ».

сить читатель, почему же языки индійскіе и эранскіе пошли инымъ путемъ? Если формы вида \* bharan преобладали въ индоевропейск. языкъ надъ формами вида \* bharami, въ такомъ случаъ должна быть непонятною утрата первыхъ въ изыкахъ индійскихъ и эранскихъ. Разгадка этого заключается, по моему мнёнію, въ томъ обстоятельствъ, что еще въ индо-эранскую эпоху, какъ и указывалъ выше, окончаніе - ân въ 1-мъ л. ед. ч. стало принадлежностью только сослагательнаго наклоненія; другими словами, индо-эранскій языкъ воспользовался существованіемъ варіантовъ \* bharân = bharâmi для цълей грамматическихъ, и одну изъ этихъ формъ, bharan онъ сталъ употреблять въ значении сослагательнаго наклог ненія (такъ какъ иначе 1-е л. ед. ч. сослагательн. наклон. настоящ. и будущ, не отличалось по звуковому виду отъ 1-го л. ед. ч. изъявит. наклон.). Подъ вліяніемъ этой же формы образовалось, можеть быть, и \* bharani, изъ \* bharami, въ 1-мъ л. ед. ч. повелительн. наклоненія. Такимъ образомъ окончаніе - ân (= - â въ Ведахъ и - а въ Авестъ въ 1-мъ л. ед. ч. съ течениемъ времени нераздъльно слилось съ значеніемъ сослагательн. наклоненія и потому должно было исчезнуть, какъ скоро сослагательн. наклонение вышло изъ употребленія. Нѣчто подобное существовало, можеть быть, и въ греческ. языкъ, если судить по гомеровск. ἐθέλωμι, но только здъсь наобороть, окончаніе - да совпало съ сослагательн. наклон. (поэтому и въ аористахъ: ἀγάγωμι, τύχωμι и т. д.), а - ω съ изъявительн.; во всякомъ случаћ, однако, греческій языкъ никогда не различалъ такъ строго обоихъ окончаній, какъ индо-эранскій, и все діло ограничилось здёсь, повидимому, лишь попытками, которыя могли затинуть только на время конечную гибель формъ вида \* bharâmi. Но въ латинскомъ языкъ оба эти окончанія существеннымъ образомъ разнятся, и - ô (изъ - ân) стало принадлежностью изъявительн. наклоненія, между тъмъ какъ - am (изъ-а - mi) употребляется въ сослагательномъ. Подобнымъ же образомъ и древнеирландскій языкъ различаетъ между изъявительн. biur, изъ \* biru (гдъ - и изъ -ân), и сослагательн. - ber (= лат. feram).

пейскихъ языкахъ, напр. въ эол. брици, хахици, ст. слав. имамь, древневерхненъм. sakėm = sagėn, salbom и т. д.; сюда же принадлежить, въроятно, и лат. inquam. 38) Совершенно естественно то, что съ теченіемъ времени и эти глаголы подчиняются аналогіи большинства, но самое существованіе формъ κάλημι, имамь, sakêm, одновременно съ φέρω, берж, biru, требуетъ объясненія. Шлейхеръ видълъ въ этомъ - ті не первоначальное окончаніе, но позднъйшій переносъ изъ втораго спряженія. 39) Я не нахожу, однако, возможнымъ согласиться съ этимъ объясненіемъ, такъ какъ не видны причины, которыя могли бы вызвать явленіе, противор вчащее общему стремленію языковъ къ сокращенію звуковой формы; при томъ же, и здёсь нельзя упускать изъ виду совпадение отдёльныхъ индоевроп. языковъ другъ съ другомъ. Курціусъ вполн'в основательно, по моему мнвнію, считаеть эол. формы хахици, брици остаткомъ глубокой древности, 40) и напрасно только не указываетъ онъ при этомъ хотя бы ни древневерхненъм. языкъ, гдъ соотвътствующіе глаголы им'тють въ 1-мъ л. ед. ч. - т или -п, изъ первонач. - ті. 41) Курціусь не объясняеть, однако, почему самыя полныя формы особенно неохотно поддавались стремленію къ сокращенію, точно такъ же какъ и Боппъ даеть очень неудовлетворительное объяснение сохранению -m = -n въ двн. sakêm = sagên, pëtôm = bëtôn и т. д. 42) Для насъ этотъ вопросъ долженъ быть поставленъ въ нъсколько иномъ видъ, такъ какъ въ греч. - о, ст. слав. -  $\pi$ , двн. - u я не вижу совращенія изъ -  $\hat{a}mi$  (или - ami); мы должны, слъдовательно, попытаться объяснить, почему форма \* bharajâmi могла сохраниться въ тёхъ языкахъ, въ которыхъ\*bharâmi была вытёснена формою \* bharân.

Двоякое окончаніе 1-го л. ед. ч. настоящ. вр. принадлежало въ индоевроп. языкъ, какъ я говорилъ, только глаголомъ перваго спряженія (поэтому и въ будущ., и въ сослагательн. наклон. прошедшихъ временъ то же двоякое окончаніе 1-го л. ед. ч.), между тъмъ какъ глаголы втораго спряженія имъли въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. вр. всегда -mi. Ясно, что сохраненіе формы \* bharajâmi въ евро-

 $<sup>^{38}</sup>$ ) Тотъ же корень, что въ ст. слав. нжчати, нжкливъ? Въ inquis, inquit и т. д. является другая основа (на первонач. a).

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>) Compend., стр. 665 и 667.

<sup>40)</sup> Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 39.

<sup>41)</sup> Гласная і должна была здёсь отпасть по закону окончанія словъ.

<sup>42)</sup> Vgl. Gram. II, § 436, 3.

пейскихъ языкахъ легко объяснилосьбы, еслибъ оказалось, что глаголы вида \* bharajami принадлежали въ индоевроп. языкъ ко второму спряженію, и, следовательно, форма \* bharajan никогда не существовала тамъ. Впоследствии эти глаголы, какъ и другіе, подчинились аналогіи перваго спряженія, которая могла здёсь дёйствовать тёмъ събольшею силою, что формы \* bharajasi, \* bharajati и т. д. легко напоминали \* svidjasi, \* svidjati и т. д., а эти послёднія всегда принадлежали въ первому спряженію (основа настоящ. съ суф. -ja).--Изв'єстно, что \* bharajati должно д'влиться на bhara--ja-ti, т. е. первое a въ такъ называем. суф. -aja- составляетъ окончаніе основы, къ которой приставлено - ја. Что касается происхожденія этого - ја, то я согласенъ сътъми лингвистами, которые видять въ немъ глаголь ja=ja "идти" 48), но я не могу согласиться, когда это - ја отождествляють съ текъ - ја, которое служить для образованія основы настоящ. времени. За этимъ последнимъ - ја должно быть признано мъстоименное происхождение, ибо нъть причины отдёлять его отъ остальныхъ суффиксовъ, образующихъ основу настоящ. времени, т. е. отъ -а, -na, -nu. Вивств съ твиъ, ничто не заставляетъ насъ возводить эти два -ја къ одному и тому же источнику, а напротивъ, допуская совершенно различное ихъ происхожденіе, мы тъмъ легче поймемъ ту разницу, какая существуетъ въ употребленіи двухъ этихъ образованій. Принципъ, по которому составлена форма \* bhara-jati тотъ же, что и въ будущ. \* da-sjati; какъ здісь корень-основа da соединяется съ настоящ, временемъ отъ глагола as (въ основъ as-ja-, s-ja-), такъ и въ \* bharajati основа bhara — соединена сънастоящ. времен. отъ глагола ја. Но глаголь ја (=jâ), само собою разумвется, принадлежить во второму спряженію; следовательно, и производные глаголы вида \* bharajati должны быть относимы по своему образованию точно такъ же ко второму, а не къ первому спряженію. Все это такъ, но тъмъ не менње форма \* bharajan должна была употребляться въ индоевроп. языкъ, ибо иначе непонятно было бы, почему мы встръчаемъ въ Авесть vauraya, арауа 44), въ соотвътствие съ формами европейскихъ языковъ. Следовательно, составъ глаголовъ вида \* bharajati быль забыть еще до разделенія индоевроп. языка, или, другими словами, эти глаголы (по звуковому своему виду) подчинялись здёсь

<sup>43)</sup> См. объ этомъ вопросѣ у Курціуса, Das Verbum, стр. 291 и слѣд.

<sup>44)</sup> См. Юсти Handbuch der Zendsprache, стр. 399.

аналогіи перваго спряженія. Такимъ образомъ анализъ производныхъ глаголовъ вида \* bharajati нисколько не объясняетъ еще, почему европейскіе языки, утратившіе форму \* bharâmi, сохраняютъ, однако, \* bharajâmi. Объясненіе этого явленія, я надѣюсь, можетъ быть найдено въ связи съ разборомъ славянскихъ производныхъ глаголовъ.

Воппъ, говоря объ окончаніи 1-го л. ед. ч. настоящ. врем., указываетъ, между прочимъ, на то, что носовая m изъ -mi сохраняется до сихъ поръ въ словинскомъ языкъ, напр. въ pletem, gorim, dêlam 45). Кунъ въ своей рецензіи книги Шерера разсматриваетъ и другія славянскія нарѣчія, сохраняющія это -т, точно такъ же какъ и Курціусъ припоминаеть сербск. плетем въ доказательство того, что въ европейскихъ языкахъ не совстмъ исчезло еще -т въ окончаніи 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. глаголовъ съ основою на первоначальн.  $a^{46}$ ). Есть, однако, существенная разница между -mвъ pletem и -m въ dêlam, что не было понято ни этими учеными, ни Миклошичемъ <sup>47</sup>); всѣ они заблуждаются также и касательно отношенія ст. слав. \* въ плет\* къ -т въ pletem. Если плет\* и pletem восходять къодной и тойже форм'в, какъ думають Боппъ, Миклошичъ и другіе, то спрашивается, какъже звучала эта форма. Она должна была, понятно, сохранять конечное i, такъ какъ еще въ общеславянск. языкъ вошель въ силу законъ, по которому каждое слово могло оканчиваться лишь на гласную (простую или носовую); этотъ же законъ, какъ извъстно, удерживался не только въ общемъ южнославянск. языкъ, но и въ старославянскомъ. Но съ другой стороны, сравненіе славянскихъ нарфчій делаетъ несомновнымъ существованіе общеславянск. \* plet», такъ какъ лишь изъ общеславянск. ж объясняется окончаніе этой формы во всёхъ славянскихъ языкахъ (пожалуй, за исключеніемъ словацкаго) 48), въ томъ числъ и въ сербско-словинскомъ, гдъ рядомъ съ ет мы находимъ также сербско-хорватск. -и (преимущественно въ хорватскомъ), словинск. - о (преимущественно въ старыхъ памятникахъ). Далфе, принимая во вниманіе литовскій языкъ (-ио-, -и), мы не затруднимся признать окончаніе -on или -on и для литовско-славянскаго языка. Такимъ образомъ очевидно, что формы плетж и pletem не

<sup>45)</sup> Vgl. Gram. II, § 436, 2.

<sup>46)</sup> Zeitschrift XVIII, 327-328; Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 43.

<sup>47)</sup> Cm. ero Vergleichende Grammatik der slavischen Sprachen, Dritter Band.

<sup>48)</sup> Но и здёсь является и въ геки.

могуть быть возводимы въ одному общему источнику, и нъть надобности указывать на несоотвътствіе между e въ-ет и o или  $\hat{\mathbf{o}}$  въ-к. Но позволительно ли думать, что pletem предполагаеть общеславянск. форму \* pletemi, какъ варіантъ при \* pleta? Я принимаю подобные варіанты для индоевроп. языка, и признаніе общеславянск. \* pletemi заставило бы меня только исправить предположенное мною выше инлоевроп. \* bharami въ \* bharami; при всемъ томъ, я не могу допустить существованія общеславянсь. \* pletemi. Изв'єстно, что окончаніе -ет въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ. врем. глаголовъ перваго спряженія встръчается въ нарэчіяхъ словинскомъ, сербскомъ (вмъстъ съ корватскимъ, гдъ, однако, часто употребляется -и), словацкомъ и въ діалектахъ обоихъ лужицкихъ нарѣчій <sup>49</sup>) и частію польскаго. На основаніи такого распредъленія фактовъ можно было бы предположить общеславянск -еті, еслибь какія нибудь другія соображенія заставляли насъ думать, что въ общеславянск. языкъ формы вида \* pletemi во всякомъ случаъ существовали; но подобныхъ побудительныхъ причинъ я незнаю и считаю нужнымъ поэтому объяснять pletem иначе. По моему мнанію, pletem есть форма новая, вызванная аналогіею глаголовъ на -т (=ст. сл. -мь), и при томъ тогда, когда конечная гласная въ dam и др. уже отнала, такъ что въ переходъ pletu (словинск. pleto) въ pletem не было особеннаго распространенія звуковой формы. Само собою разумъется, нельзя остановиться на этомъ въ объяснении pletem, но должно показать, что именно заставляло измёнять pletu въ pletem, а въ виду согласія, представляемаго въ этомъ отношеніи различными славянскими нарфчіями, необходимо найти для всфхъ ихъ одну и туже причину, изъ тождества которой вытекало бы и тождество следствія. Такую причину я вижу въ стремленіи отличать 1-е л. ед. ч. настоящ. врем. отъ 3-го л. множ. ч. (въ польск. pijem и т. д. отъ 3-го л. ед. ч.), которое совиало здась съ 1-мъ л., какъ скоро утрачено было конечное - t (---ст. слав. -ть), подобно тому какъ оно было утрачено и въ 3-мъ л. ед. ч. Слъдовательно, 3-е л. мн. ч. pletu (словинск. delajo) потеряло конечное - t прежде, чъмъ явилась форма 1-го л. ед. ч. pletem, вмѣсто pletu (словинск. pleto). Относительно словацкаго языка, который сохранилъ въ 1-мъ л. - и только въ геки, можно было бы замътить, что здъсь 3-е л. мн. ч. достаточно уже отли-

<sup>. 49)</sup> Въ нижнелужицкомъ нарвчін гласная е въ - е т обратилась въ јо, о.

чалось отъ 1-го ед. ч. количествомъ гласной, такъ какъ въ 3-мъ л. мн. ч. - и есть гласная долгая (ú); это возраженіе потеряеть, однако, свою силу, какъ скоро мы припомнимъ, что во множествъ случаевъ оба лица все таки должны были совпасть (напр. tiahnu), вследствіе изв'єстнаго закона, д'яйствующаго въ словацкомъ языкъ по отношению въ долготъ гласныхъ. Формы 1-го д. ед. ч. и 3-го множ. стоятъ на столько далеко одна отъ другой по своему значенію, что ихъ звуковое тождество могло бы не препятствовать одновременному существованію pletu, 1-го л. ед. ч., и pletu, 3-го л. множ. ч. Въ такомъ бы положеніи дёло, в'вроятно, и оставалось (какъ оно действительно можетъ оставаться въ некоторыхъ наречіяхъ), еслибъ не оказали вліянія тѣ глаголы, въ которыхъ 1-е л. ед. ч. издавна оканчивалось на -т (-ст. сл. -мь), и гдъ, слъдовательно, не могло произойти звуковое совпаденіе этого лица съ 3-мъ множ. ч. Понятно, что языки воспользовались аналогіею такихъ глаголовъ и, принявши -т за признакъ 1-го лица, изменили pletu въ pletem. То обстоятельство, что эта форма звучить pletem, а не pletum (pletom), показываетъ, что основа plete-, являющаяся въ другихъ лицахъ, ясно представлялась говорившимъ, и обращеніе pletu въ pletem казалось тёмъ, чёмъ оно и было въ дъйствительности, т. е. замъною одного окончанія другимъ, тождественнымъ по значенію и болье выразительнымъ со стороны звуковой.

Не одни только глаголы, приставляющіе въ настоящ, времени флективныя окончанія прямо къ корню (ст. сл. есмь, вѣмь и т. д.), послужили тѣми образцами, по которымъ создана была форма pletem; но такое же вліяніе оказали и тѣ многочисленные производные глаголы, примѣромъ которыхъ можетъ служить словинск. dêlam. Относительно этихъ послѣднихъ глаголовъ нельзя уже сомнѣваться въ томъ, что окончаніе - ті въ 1-мъ л. ед. ч. настоящ врем. существовало въ нихъ еще въ общеславянскомъ языкѣ, такъ какъ всѣ славянскія нарѣчія представляютъ формы, соотвѣтствующія словинск. dêlam, т. е. съ согласною т въ окончаніи 1-го л. ед. ч. Только въ нарѣчіяхъ старославянскомъ и великорусскомъ настоящ время вида \* дѣламъ, \* дѣламъ почти вытѣснено другимъ, параллельнымъ образованіемъ, хотя и здѣсь мы находимъ ст. сл. имаамь, имамь 50), русск. областн. знамъ (—знаю). Та-

<sup>50)</sup> Но въ новоболгарскомъ этотъ классъ глаголовъ вполнъ развитъ, откуда слъ-

кимъ образомъ очевидна необходимость признать здѣсь окончаніе - mi вынесеннымъ изъ общеславянскаго языка (ибо иначе непонятно было бы сходство, представляемое всѣми славянскими нарѣчіями именно въ этомъ классѣ глаголовъ), а въ этомъ общеславянск. - mi мы увидимъ, конечно, старое индоевропейск. окончаніе, особенно если примемъ во вниманіе эол. δρημι, κάλημι, двн. salbôm, sakêm и т. д. Да и какъ же иначе могли бы мы объяснить его? Если - mi перенесено сюда изъ такихъ глаголовъ, какъ \* esmi, \* dâmi (ст. сл. есмъ, дамъ), то почему же переносъ ограничился лишь одними производными глаголами, да и какія причины вообще могли вызвать его въ общеславянскомъ языкѣ? Ясно, что здѣсь не было того повода, который впослѣдствіи способствовалъ переходу, напр., словинск. pleto въ pletem.

Въ старославянскомъ языкъ формы вида \* дъламь, за исключеніемъ только имаамь, были вытёснены параллельнымъ образованіемъ дълан, подобно тому какъ и въ великорусскомъ форма пълаю господствуетъ. Изъ сравненія съ другими славянскими наръчіями (напр. съ древнечешскимъ) не трудно заключить, однако, что подобныя формы существовали уже въ общеславянск. языкъ, т. е. мы можемъ признать общеславянск. \* dêlâja. 3-е л. ед. ч. \*dêlâjeti. Обыкновенно, думаютъ, что, напр., и чешск. dělá, польск. dziala, южнославянск. dêla и т. д. восходять также къ общеслав. \* dêlâjeti, при чемъ не отдають себъ яснаго отчета касательно отношенія - ат въ 1-мъ л. ед. ч. къ общеслав. - ајж. Но еслибъ мы даже оставили безъ вниманія последній пункть, то всетаки не могли бы согласиться съ такимъ объясненіемъ. Гласная а въ чешск. dělá, польск. dziala, южнослав. dêla произошла, конечно, черезъ стяжение, какъ это доказывается не только ст. сл. имаамь, но также и чешскимъ á въ dělám, delá и т. д., сравнительно, напр.. съ 3-мъ лицемъ множ. ч. dělají, гдѣ стяжснія ніть; подобнымь же образомь и вы польскомы языкі dzialam, działa и т. д. имъють а "наклоненное" (á), т. е. склоняющееся къ o, между тъмъ какъ, напр., въ 3-мъ л. множ. ч. a не наклонено. По мнѣнію Миклошича 51), чешск. -а - стянуто изъ - аје -, но такое объяснение противорфчить закону стяжения гласныхъ въ

дуетъ, между прочимъ, опибочность того мићнія, которое не дѣлаетъ никакого различія между нарѣчіями старославянскимъ и дреснеболгарскимъ.

<sup>51)</sup> Vgl. Gram, der slavischen Sprachen, III, стр. 429.

чешскомъ изыкъ: изъ dėlaje - здъсь должно было бы образоваться dělé - (ср., напр., dobrého изъ dobrajeho), такъ какъ при стяженіи двухъ различныхъ гласныхъ въ чешск. языкъ вторая поглощаетъ первую (и становится долгою) 52). Но точно такъ же въ польскомъ dziala-, словинск. dêla- нельзя видьть стяженія а изъ аје, такъ какъ мы и здёсь ожидали бы въ такомъ случав е. Следовательно, мы должны возводить это стянутое а къ общеславянск. аја (въ періодъ разділенія общеславянск. языка каждое а было долгимь), и на это же сочетание указываеть ст. сл. аа (откуда а) въ имаамь, имаать. Правда, ст. сл. аа въ имаать могло бы быть объяснено изъ ае на основании спеціального закона старославлиского языка, но во-первыхъ, едва ли можно отделять ст. сл. имаать, имать отъ соотвътствующихъ формъ другихъ славянскихъ наръчій, а во-вторыхъ, мы не имфемъ права предполагать общеславянск. - aje mi (въ 1-мъ л. ед. ч.), къ которому пришлось бы въ такомъ случав возводить ст. сл. - аамь въ имаамь. Сообразно съ этимъ можно думать, что и въ формахъ гнфвааши, бываатъ и т. под. (изъ Супр. рукоп.) сочетаніе аа произошло изъ âjâ, а не изъ âje; иной вопросъ, конечно, употреблялись ли эти формы въ старославянскомъ нарѣчіи, или же онѣ внесены изъ другихъ нарѣчій. Отпосительно русск. знашь, быватъ и т. под. трудно р'ащить, куда должно относить эти формы, но въ данномъ случав то или другое решеніе не можеть иметь для нась большаго значенія, такъ какъ мы становимся теперь на почву общеславянск. языка.

Изъ сказаннаго выше слѣдуетъ, что въ общеславянск. языкѣ формы \* gâdâjѫ, \* gâdâjeti существовали рядомъ съ \* gâdâjâmi, \* gâdâjâti. Что касается долгаго а передъ іотомъ въ концѣ gâdâ -, то мнѣ кажется, нельзя сказать ничего вѣрнаго относительно происхожденія этой долготы, такъ какъ здѣсь представляются возможными различныя рѣшенія. Въ литовскомъ языкѣ формамъ \* gâdâjѫ, \* znâjѫ (изъ \* zinâjѫ, но i выпало еще до раздѣленія общеславянск. языка) 53) соотвѣтствуютъ źinau, jëszkau и т. под., но здѣсь вопросъ въ томъ, было ли а до выпаденія іота долгимъ, или краткимъ; въ

 $<sup>^{52}</sup>$ ) Понятно, что такіе случаи, какъ víti (=váti), не составляютъ исключенія: а́ въ váti произошло изъ eja, а í въ víti изъ eje, съ извѣстнымъ обращеніемъ ie (= ст. слав.  $^{1}$ ) въ í.

<sup>53)</sup> Миклошичъ помѣщаетъ этотъ глаголъ не на мѣстѣ, относя его къ классу «бити»; по ср. чешск. znám, польск. znam и т. д. Точно такъ же и другіе лингвисты (напр. Фикъ) ошибочно видятъ здѣсь корень gnâ, а не gan.

zinau и т. под. iотъ выпаль еще въ литовско-латышскомъ языкъ (ср. латыш. zinu), и потому во всякомъ случав мы не могли бы ожидать здёсь литовск. o ( $\equiv$ â), хотя бы a было первоначально долгимъ. Съ другой стороны, надо замътить, что литовскій языкъ отличаеть такіе глаголы, какъ żinau, jeszkau и т. д., оть глаголовъ: raudoju (отъ rauda "рыданіе, вопль"), pasakoju (отъ pasaka "сказка"), lakioju и т. д., между тъмъ какъ въ славянскихъ языкахъ оба класса смёшиваются. Новый вопросъ: на сторонё котораго языка въ этомъ случат большая древность? Въ санскрит глаголы не-отъименные удерживають передь-уа-краткое а основы (ved ayati), но глаголы отъименнаго происхожденія допускають варіанты и съ долгимъ â, какъ напр.: yoktrayati (отъ yoktra) и açvâyati (отъ açva). Въ пользу же индоевроп. варіантовъ \* bharâjati и \* bharajati могло бы говорить то обстоятельство, что, напр., въ латинск. языкъ мы находимъ mone- рядомъ съ doma-, въ греческомъ \* Форе-је - рядомъ съ баџа-је и т. д.; при такомъ предположеніи e объяснялось бы изъ краткаго a, между тъмъ какъ напр. лат. domâ- должно было бы восходить къ первонач. "damâja- (или \* damâjâ -).

Обратимся теперь въ долгому a посл $\dot{b}$  iota въ \* gâdâjâti. Зд $\dot{b}$ сь, мнъ кажется, не можетъ быть никакихъ сомнъній относительно того, какъ произошла эта долгота, если мы припомнимъ сказанное выше объ ја въ производныхъ глаголахъ. Мы видъли, что это ја есть собственно глаголъ ја ("идти") и потому даже a priori мы мэгли бы предложить, что рядомъ съ этимъ ја въ производныхъ глаголахъ употреблялся и исконный его варіанть ја, съ гласною. Языки индо-эранскіе не представляють кихъ образованій, какъ \* bharavâti или \* bhâravâti, и я вижу вь этомъ утрату, на которую оказало, можетъ быть, вліяніе оцять-таки сослагательное наклоненіе (bharayati ectь сослагат. наклоненіе при изъявительн. bhârayati). Латинскій языкъ и готскій не могуть говорить ни за, ни противь въ этомъ вопросѣ, такъ какъ намъ неизвъстенъ процессъ, результатомъ котораго является, напр., лат. domâs или готск. salbôs; но въ греческомъ мы находимъ полное соотвътствіе такимъ формамъ, какова, напр., общеслав. \* gâdâjâti. Уже Курціусь находить нужнымь объяснять эол. φίλημι, δοχίμωμι и т. д. изъ \* φιλείημι, \* δοχιμοίημι (затъмъ \* фідупри, \* бохіршури, при вліяній іота на долготу предшествующей гласной), между тъмъ какъ, напр., φέρω онъ возводить къ

\* bharami, съ краткою гласною передъ - mi; долгота гласной въ - jêmi, т. е. первонач. - jâ-mi, объясняется, по его мнѣнію, изъ того, что ја есть здъсь глаголъ 54). Курціусь не распространяеть, однако, это ја на другія лица, кром 1-го л. ед. ч. (почему, я не знаю), но Мангольдъ идетъ дальше и предполагаетъ, напр. \* δραίημι, \* орајути, \* орајути, при двойствен. \* орајеточ, множеств. \* орајеиет и т. д. 55). Мангольдъ указываетъ при этомъ на аналогію тів при, которая въ греческомъ языкі, дійствительно, могла получить значеніе, но не въ индоевропейскомъ, такъ какъ здёсь глаголь ј $\hat{a}$  (варіанть при ја) сохраняль всюду долгую гласную (ср. санскритъ). Наконецъ, и въ греческомъ мы находимъ образованія, свидътельствующія о долгомъ - ја - не только въ трехъ лицахъ ед. числа, но и въ другихъ формахъ; сюда я отношу, напр., δαμόωσι, αντιόωσι, στιγόωντο, όρόωτε, όρόωντες, ήβώωσα и т. д. Извѣстно, что въ настоящее время различныя образованія, представляемыя греческими verba contracta, получили вполнъ удовлетворительное объясненіе, и то, что въ старыхъ грамматикахъ носило нелѣпое названіе: "растиженіе", давно уже понято наукою какъ не-стяженіе. Загадочными оставались только такія формы, какъ δαμόωσι, όρόωτε и т. д., между тъмъ какъ для όράας Мангольдъ даль уже правильное объяснение (изъ брајуси); вифстф съ тфиъ онъ показалъ, что въ δαμόωσι, όρόωτε и т. д. нельзя видъть перестановку о въ со <sup>56</sup>), которую готовъ былъ допустить здѣсь Курціусъ. Я думаю, что эти формы, оставленныя Мангольдомъ не разъясненными 57), получаютъ надлежащее освъщение въ связи съ общесл. \* gádájáti, \* gádájáte и т. д. и восходять къ индоевроп. образованіямъ вида \* bharaj $\hat{a}$ ti.

Такимъ образомъ, допуская индоевроп. варіанты \* bharajati =

<sup>54)</sup> Studien zur griechischen und lateinischen Grammatik, III, crp. 392-393; Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 345-355.

<sup>55)</sup> Studien zur griechisch. und lateinisch. Grammatik, VI, стр. 179 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup>) Ibid. стр. 170 и слъд.

<sup>57)</sup> Ε βΒΑ ΑΝ ΜΟΓΥΤΣ ΠΟΚΑΒΑΤΕΛΗ ΥΘΈΜΝΤΕΛΗΝΜΗ CΛΈΜΥΡΟΜΙЯ CAOBA MAHFOLDAJA (CTP. 178): Ita igitur formas ὁρόωντα, ορόωτε al. ortas esse existimo, ut eo tempore, quo in sermone vulgari jam nullae aliae formae nisi contractae usurparentur, rhapsodi recentiores, cum jam non bene intellegerent, quae esset ratio formarum a majoribus acceptarum, sed eas distractas, esse e formis, quibus ipsi uterentur, contractis putarent, pro ὁρόοντα, ὁρόοιτε levi mutatione ὁρόωντα, ὁρόωτε cantare coepissent.

\* bharajāti, мы поймемъ, почему европейскіе языки утратившіе \* bharāmi, могли удержать, однако, \* bharajāmi. Эта послѣдняя форма употреблялась въ соотвѣтствіе съ \* bharajāsi, \* bharajāti и т. д. (2-е спряженіе), между тѣмъ какъ формы \* bharajasi \* bharajati вызывали въ первомъ л. ед. ч. \* bharajān, подобно \* bharān при \* bharasi. Слѣдовательно, и для общенѣмецкаго языка мы должны предположить производные глаголы съ -jâ-, такъ какъ иначе непонятно было бы сохраненіе - m (-n) въ двн. sakêm, salbôm и т. д. Подобный же выводъ можно сдѣлать и по отношенію къ лат. inquam.

Въ славянскихъ языкахъ изъ первоначальн. - а ја - объясняютъ не только a, но также  $\hat{e}$  (ст. сл. n) и  $\hat{i}$ . На основаніи чешск. umím, польск. umiem, словинск. umêm и т. д. мы можемъ допустить и въ глаголахъ на -ê- общеславянск. -mi въ окончаніи 1-го л. ед. ч. настоящ. врем.; я долженъ, однако, воздержаться отъ болъе подробнаго анализа, такъ какъ для меня не ясно происхождение здёсь общеславянск. ê = литовск. é. Что касается глаголовъ на -î-, то въ нихъ общеславянск. - ті можетъ быть выведено, собственно говоря, лишь на основаніи чешскаго языка (chválím); понятно, что тѣ славянскія нарічія, въ которыхъ существують формы pletem и т. пол., не имъютъ въ этомъ случат сами по себт никакого значенія. Какъ бы то ни было, со стороны теоретической я ничего не имфю противъ общеславянск. - mi въ этихъ глаголахъ, хотя и долженъ отказаться вывести общеславянскую форму, соотв'ятствующую чешск. chválím. Относительно же образованія славянскихъ глагольныхъ основъ на -î- и позволю себъ замътить слъдующее. Съ общеславянск. глаголами \* nosîtî, \* vozîtî и т. д. должны быть сближаемы тв литовскіе глаголы на \* yti (напр. vartyti, laużyti и т. д.), которые образують настоящ, время оть другой основы (vartau, laużau, подобно, напр., żinau). Можно думать, что это î производныхъ глаголовъ образовалось еще въ литовско-славянскомъ языкъ, впослъдствіи литовскіе и славянскіе языки пошли различными путями при употребленіи этихъ основъ. По мнінію Шлейхера ст. слав. глаголы носити и т. д., литовск. vartyti и т. д. произошли независимо другъ отъ друга, хотя и ст. слав. носити и литовск. vartyti онъ возводитъ къ первоначальнымъ образованіямъ на -aja-; ст. слав. и въ носити Шлейхеръ объясняетъ изъ ъјъ, а литовск. у въ vartyti изъ iji 58). Нельзя, однако, согласиться съ этимъ

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Compend., стр. 362 и 363.

объясненіемъ, такъ какъ оно не можетъ быть доказано ни по отношенію въ славянскимъ языкамъ (неправильное образованіе ера), ни по отношению къ литовскимъ (изъ первоначальн. varta— въ vartaja- нельзя ожидать въ литовск. языкъ varti-). Тъмъ менъе основаній объяснять здісь слав. і, литовск. у изъ первоначальн. аја, если мы допустимъ, что і существовало еще въ литовско-славянскомъ языкъ. Я думаю, что эти глаголы должны быть объясняемы въ связи съ латинскими глаголами на -î-, какъ напр. sopîre (съ ними смѣшиваются отъименные глаголы, какъ напр. finîre). По мивнію Шлейхера, ї и здёсь произошло изъ і і (=первонач. -аја-) 59), но сомнительности такого объясненія очевидна, особенно если мы примемъ во вниманіе глаголы monêre, sedêre и т. д. (ê изъ eje—aja). Корсенъ думаеть, что лат. ê, î въ производныхъ глаголахъ образовались изъ еі, а это еі онъ возводитъ къ первоначальному аја черезъ посредство аје, ај, еј; на мой взглядъ все это требовало бы доказательствъ, а аналогія, на которую ссылается Корсенъ, не можетъ быть убъдительна по многимъ причинамъ 60).

Литовско-славянск. і съодной стороны, и лат. і, съ другой, найдуть, по моему мивнію, удовлетворительное объясненіе, какъ скоро мы признаемъ въ нихъ первонач. ја. Въ индоевроп. языкъ глаголъ ја могъ приставляться не полько къ основ $\dot{a}$  на -a (\* bhara-jati), но также и къ корню-основъ, доказательствомъ чего служатъ готскіе глаголы satjan, tamjan и т. д.; сюда же принадлежать, можеть быть, и нъкоторые греческіе глаголы на -ιζω, какъ напр. έμποδίζω. Но рядомъ съ ја въ индоевроп. языкъ существовалъ, какъ мы знаемъ, глаголъ ј $\hat{a}$ ; слѣдовательно, по аналогіи съ \* bharajati = \* bhara $j\hat{a}$ ti мы можемъ предположить и для \* bharjati варіантъ \* bharj $\hat{a}$ ti, и эту-то глагольную основу на  $-j\hat{a}$  я вижу въ литовск. varty—, ст. слав. носи—, лат. sopî—. Переходъ первоначальн. -jâ, послѣ согласной (не въ концъ слова), вълитовско-славянск. - і подтверждается словомъ \* çíva-s 61), которое можно вывести изъ сравненія литовск. szyvas съ русск. сивъ, словинск. siv, польск. sivy и т. д.; этому \* cîva — соотвътствуетъ въ санскритъ суаva, т. е. первоначальн. \* кіâva, \* кјâva. Какъ въсивъ, такъ и въ носити согласная с оста-

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Ibid. crp. 359.

<sup>60)</sup> Ueber Aussprache, Vocalismus und Betonung der lateinisch. Sprache, второе изданіе, II, стр. 731.

<sup>61)</sup> Вуква с выражаетъ здъсь тотъ звукъ, изъ котораго образовались славянск. s и литовск. sz, соотвътствующія первоначальн. к (к небн.).

лась неизмененною въ ш, вследотвие того что іотъ уже не существоваль здёсь въ общеславянск. языкъ. Но еще важнъе аналогія. представляемая повелительн. наклоненіемъ славянскихъ глаголовъ втораго спряженія. Изв'єстно, что славянск. повелительн. наклоненіе есть по образованію желательное, а въ составъ желательнаго наклоненія (во второмъ спряженіи) входить то же ја, которое мы открыли и въ производныхъ глаголахъ. Понятно, что dadi- въ ст. слав. дадимъ, дадите произошло изъ dadjâ- (въ индоевроп. \* dadj $\hat{a}$ ma, \* dadj $\hat{a}$ ta) еще въ ту эпоху, когда зубныя согласныя не должны были изміняться подъ смягчающимъ влінніемъ іота; слівдовательно, общеслав. dadî— (ст. слав. дади-мъ): индоевроп. dadjā— —общеслав. nosî— (ст. слав. носи-ти): индоевроп. na кjâ—. Но что касается - ја въ конечныхъ слогахъ, то оно не стягивалось въ - і даже въ общеславянск. языкъ (не только вълитовско-славянск.); какъ это можно видъть, напр., изъ ст. слав. даждь (-индоевроп. \* dadjás); ср. также бержшти изъ первонач. \* bharantjâ.

## III.

До сихъ поръ мы нигдѣ не встрѣтились съ необходимостью объяснять ст. сл. -ж въ окончаніи 1-го л. ед. ч. путемъ фонетическаго измѣненія изъ первоначальн - âmi или -ami. Напротивъ, самая возможность перехода конечнаго - âmi (или -ami) въ ст. слав. -ж—общеслав. -ж, литовск. -uo, -u требовала бы доказательствъ. Тотъ, кто принимаетъ такой переходъ, руководствуется, конечно аналогіею, указанною Шлейхеромъ по поводу творительнаго падежа ед. ч. 62). Шлейхеръ объясняетъ ржкоф (ср. также костиф) изъ \* гапка-jâ-mi 63) и предполагаетъ, что существительныя, принадлежащія къ классу "влъкъ", должны были собственно имѣть въ творительн. пад. ед. ч. \* влъкъ, гдѣ -ж изъ -аmi, между тѣмъ какъ существующая форма влъкомь (влъкъмь) образована по аналогіи основъ на первонач. -u: сынъмь, обыкновенно сыномь. Подобнымъ же образомъ литовскій творительн. пад. vilки объясняется Шлейхеромъ изъ \* vilkam, \* vilkami, а также и двн.

<sup>62)</sup> Compend., ctp. 581; Indogermanishe Chrestomathie, ctp. 364-365.

<sup>63)</sup> Шлейхеръ видитъ здёсь соединеніе двухъ окончаній творительн. пад.: - â и - bhi (ст. слав. - мь).

wolfu изъ \* wolfami (здѣсь Шлейхеръ принимаетъ удлинненіе гласной). Для аналогіи указывается при этомъ на окончаніе 1-го л. ед. ч.: ст. слав. -ж, литовск. -u, двн. -u. Понятно, что мы должны были бы поставить весь этотъ вопросъ иначе, такъ какъ мы ищемъ доказательствъ именно для того, что Шлейхеръ считаетъ фактомъ несомнѣннымъ, и на что онъ ссылается какъ на вѣрную аналогію, Измѣняя постановку вопроса, мы могли бы придти къ слѣдующему выводу: если объясненіе, данное Шлейхеромъ для формъ творительнаго падежа вѣрно, то очевидно, ст. слав. везж, литовск. ve в и, двн. wigu не имѣютъ рѣшающаго значенія въ вопросѣ объ индоевроп. \* vaghân, какъ формѣ 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. Но доказать вѣрность Шлейхеровскаго объясненія творительныхъ падежей: ржкоф, vilku, wulfu я считаю дѣломъ невозможнымъ.

Останавливаясь на языкахъ славянскомъ и литовскомъ, мы прежде всего должны были бы предположить, что слав. -- въ ржкож, костиж и литовск. - u въ vilku, изъ -∂mi, -ami, явились независимо другъ отъ друга; следовательно, сходство образованія здівсь было бы случайнымь, между тімь какь везж, ve ė u восходять, конечно, къ общей формъ съ окончаниемъ -оп или -оп (хотя бы это -on, -ôn произошло изъ -ami, -âmi). Правда, мы поступили бы иначе, еслибъ была намъ передана форма \* влъкж; ея нътъ, однако, и мы находимъ вмъсто того форму влъкомь, которая правильно объясняется изъ первонач. \* varkabhi: Шлейхеръ напрасно усматриваеть здёсь вліяніе основъ на первонач. - и, между тъмъ какъ въ дъйствительности основы на -а и на -и лишь см ьшивались въ этомъ падежѣ (какъ и въ другихъ), вслъдствіе чего рядомъ съ -омь является также и -ъмь. Признавая случайнымъ сходство между литовск. - u въ vilku и ст. слав. - ж въ рыбот, мы этимъ самымъ дълаемъ еще болъе сомнительнымъ то объясненіе, которое дается для этихъ формъ Шлейхеромъ: каждый согласится съ тъмъ, что отпаденіе конечнаго -і въ -ті было неправильно, а случайное сходство двухъ языковъ въ самой неправильности всегда кажется страннымъ и вызываеть сомнения въ верности прилагаемаго объясненія. Но еслибъ мы даже согласились съ Шлейхеромъ касательно ст. слав. влъкомь и признали для литовско-славянскаго языка прототипы формъ vilku, рыбож, съ окончаніемъ - on, -оп изъ первонач. -аті, -аті, то и эта гипотеза мало помогла бы: почему -ті теряло конечную гласную лишь въ основахъ на -а, -а и въ нъкоторыхъ на -і, между тымь какъ въ другихъ основахъ это -mi сохраняется (литовск. sunumi, akimi, ст. слав. сыномь — сынъмь, патемь — патьмь)? Чтобы объяснить себт неправильное отпаденіе -i въ -mi, надо допустить существованіе какой-то неизвъстной намъ причины, вызвавшей такое явленіе; но если была такая причина, то она должна была сказаться всюду въ -mi, безъ всякаго отношенія къ тти основамъ, къ которымъ присоединялось это окончаніе. Такимъ образомъ я не нахожу возможнымъ согласиться съ Шлейхеромъ въ объясненіи творительн. пад.: vilku, рыбом, костим.

Обращаясь затёмъ къ древневерхненёмецк. языку, мы и здёсь встрёчаемся съ ненравильностью: \* wulfami или \* wulfami (послёднюю форму предполагаетъ Шлейхеръ, но откуда здёсь долгота въ а?) должно было, конечно, утратить конечное -i, какъ гласную краткую, но мы все таки не ожидали бы встрётить wulfu. Слёдовательно, и для древневерхнёмецк. языка трудно принять Шлейхеровское объясненіе.

А между тъмъ очевидно, что фонетическая аналогія должна существовать между образованіемъ 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. и тъми формами творительн. над., о которыхъ говоритъ Шлейхеръ. Касательно литовск. - и въ vilku онъ совершенно справедливо замѣчаетъ, что это -и произошло изъ -uo (какъ sukù изъ \* sukuo, поэтому въ медіумѣ sukuos), которое сохраняется въ склоненіи мъстоименномъ, какъ напр. въ tuomi, гдъ къ формъ tuo приставлено другое окончаніе творительн. пад., -ті. Но аналогія можетъ быть распространена еще дальше, и готск. vulfa относилось бы въ такомъ случав къдвн. wulfu, литовск. vilku, ст. слав. костиж точно такъ же, какъ готск. Уіда относится въ двн. wigu, литовск. veżu (въ медіумъ veżuo-s), ст. слав. везм. Боппъ, Шлейхеръ и друг. считають, правда, готск. vulfa вовсе не родственнымь по палежному окончанію съ двн. wulfu, но я не вижу достаточныхъ основаній для такого мивнія, твмъ болве что, напр., всв согласны относительно тождества двн. imu ("ему") и т. под. съ готск. imma. Въ готск. - а въ vulfa и т. д. совпали, какъ я думаю, окончанія двухъ падежей: дательнаго (изъ -âi) и творительнаго (изъ -ân), между тъмъ какъ въ древневерхненъмецк. оба окончанія могуть различаться, а именно -а употребляется въ дательн. пал.. - и въ творительн. Это различие не проводится, однако, строго, и дательн. падежи на -и мы находимъ не только въ мъстоименіяхъ (следовательно и въ прилагательн. неопределенныхъ:

blindemu), но и въ нѣкоторыхъ именахъ, по крайней мѣрѣ — въ отдъльныхъ діалектахъ; наконецъ, господствующее окончаніе дательн. пад. ед. ч. въ древневерхнентмецк. именахъ на первонач. -а (мужск. и средн. р.) есть -е, а это е можеть объясняться не только изъ -а, но также и изъ -и. Въ готскомъ языкъ, какъ я сказалъ, оба окончанія совпали, но преобладаніе при этомъ им'влъ дательн. падежъ, что доказывается, между прочимъ, склоненіемъ м Естоименій, гд в дательный и творительный падежи разнились по самой основъ (ср. др. бактрійск. дательн. пад. tahmâi 64), изъ первоначальн. \* tasma-ai, и творительн. tâ, изъ первонач. \* tân); готск. thamma есть поэтому настоящій дательн. падежъ, между тъмъ какъ въ творительномъ мы бы ожидали \* tha (подобно viga изъ \* vigân). Но творительн. надежъ рано вышелъ изъ употребленія и сохранился лишь въ некоторыхъ наречіяхъ, какъ-то: thê (тъмъ), hvê (собств. чъмъ), svê (какъ), sva (такъ). Съ этими образованіями правильно сравнивають двн. hwiu, diu и т. д., и готск. е надо объяснять здёсь поэтому изъ ia, какъ указывалъ Гриммъ 65), или ја, ибо иначе нельзя было бы понять соотвътствія между готск. е и древневерхненъм. iu—др. саксонск. iu. Слъдовательно, творит, падежи hvê—hwiu, thê—thiu (diu) образованы отъ основъ hvia, thia, между тъмъ какъ готск. sva (двн. sô, англосакс. svâ) мы можемъ выводить прямо отъ основы sva. Очевидно, что sva: \* svan=viga: \* vigan, а потому и здъсь нътъ причины видъть отпаденіе - ті.

Для индоевроп. языка я принимаю два окончанія творительн. пад. ед. ч.: bhi и - ân (по Шлейхеру: - bhi и - â), а такъ какъ-bhi въ языкахъ нѣмецкихъ и литовско-славянскихъ обратилось въ - mi, то отсюда явствуетъ аналогія, существующая здѣсь между формами творительн. пад. ед. ч. и глагольнымъ окончаніемъ 1-го л. ед. ч. настоящ. врем. Мы знаемъ, что ни въ древнеиндійск., ни

<sup>64)</sup> Эта форма не встръчается въ текстахъ, но можетъ быть выведена на основании у а h m â i.

<sup>65)</sup> Geschichte der deutschen Sprache, второе изданіе, ІІ, стр. 644—645. (Иначе Боппъ и Шлейхеръ.) Гриммъ, однако, напрасно видитъ подобное же происхожденіе въ каждомъ готск. ê (ibid. стр. 585); за исключеніемъ t lı ê и т. д. мы можемъ съ увъренностью отнести сюда лишь h ê r «сюда, здѣсь»—дви. h i a r (едва ли это i a первоначальное; въроятно, изъ е а), отъ основы h i a, а также, можетъ быть, s k ê-v j a n «ходить» (кор. s k j u). Слѣдовательно, переходъ i a, j a въ готск. ê наблюдается лишь внутри корней.

въ древнебактр. языкъ конечное и не могло сохраняться, и потому ведійск. açvâ, cckp. manasâ, др. бактр. a'çpâ, açpa, mananhâ, - a, могутъ быть объясняемы изъ первоначальн. \*akvan, \*manasan; сскр. acvena (въ Ведахъ также acvena) представляетъ новое образованіе, съ такимъ же n, какъ, напр., въ родит. varinas; Къ индоевроп. - an восходять, какъ мы видели, и литовск. tuo (въ tuo-mi), vilku, двн. hwiu, wulfu, готск. hvê, sva и частію vulfa. Что касается основъ женск. рода на - а, то въ языкахъ древнеиндійск. и дривнебактрійск. онъ образують творительн. пад. ед. ч. или подобно основамъ мужеск. и средн. рода (ведійск. dhârâ, др. бактр. daênâ, daêna), или же съ іотомъ передъ - а, т. е. первонач. - ân (сскр. dharayâ, др. бактр. daênaya). Эти же формы на -j-ân мы находимъ въ славянскихъ языкахъ, какъ напр. въ ст. слав. рыбон, а въ соответствие съ ведійск. dhara мы ожидали бы здёсь \* рыбл. Извёстно, что напр. въ Супр. рукоп. такія формы действительно встречаются (нужда), хотя въ ст. сл. нарѣчіи онъ, по всей въроятности, не существовали, но вопросомъ можетъ быть, не произошло ли \* рыбл, словинск. ribo (въ Фрейзингенск. статыхкъ: vuerun, to и т. д.) черезъ стяженіе - отм. Тоть же вопрось можно повторить и по отношению къ западнымъ славянскимъ нарвчіямъ, и только словацк. губо и несомнённо указываеть на стяжение изъ губоји (= ст. слав. рыбож) 66). Какъ бы то ни было, литовско-славянскій языкъ имель формы творительн. пад., соотвътствующія ведійск. dhara, т. е. первонач. \*dharân, и притомъ - ân не переходило здъсь въ - ôn (или въ носовую гласную), какъ это видно изъ литовск. языка. Конечная гласная въ творительн. merga является теперь краткою (какъ и въ именит.), но извъстно, что первоначальная долгота сохраняется въ мѣстоименіяхъ (sziá, szié=szià, sziè), а также въ прилагательн. опредёленныхъ, гдё прибавочное мёстоим. jis предохраняетъ окон-

<sup>66)</sup> Что касается сербск. рибом, а также діалектич. словинск. ribom, ribum, то само собою разумѣстся, мы имѣемъ въ этихъ формахъ суф. - mi. Я не вхожу вдѣсь въ разсмотрѣніе того, вызвано ли это образованіе только аналогіею другихъ основъ (во избѣжаніе совпаденія творит. пад. сербск. рибу, словинск. ribo съ винительн. рибу, ribo), или же это есть возведеніе въ принципъ того, что допускалось и въ болѣе древнемъ періодѣ живни славянскихъ языковъ; ср. русск. области. силомъ и т. под. Въ старыхъ литовскихъ книгахъ можно также встрѣтить спорадическіе примѣры подобнаго образованія: duonomi, отъ duona (См. Отчеты г. Микуцкаго).

чанія прилагательн. отъ сокращенія; поэтому мы встрічаемъ здісь творит. пад. ед. ч. женск. p. gerája, geráje. Но и въ именахъ существительныхъ женск. р. на -a, -ja,  $-\dot{e}$  (изъ ja) конечная гласная въ творительн. пад. еще недавно была долгою, какъ свидетельствують о томъ старопечатныя литовскія книги, въ которыхъ я нахожу иногла -e въ творительн. пад. вмѣсто теперешняго  $-e^{-67}$ ). Что же касается основь, подобныхь merga (т. е. на -a, а не на - ја), то здъбь количество конечной гласной въ творит. пад. ед. ч. могло бы быть опредёлено по книгамъ только въ томъ случать, еслибъ а обратилось въ о; но въ съвернолитовскихъ наръчіяхъ, вліяніе которыхъ такъ замітно на старопечатныхъ книгахъ, а можеть оставаться неизмёненнымъ въ о, и потому нельзя отличить зд $\dot{a}$  съ краткаго a отъ долгаго. Зам $\dot{a}$  чательно, однако, то, что твор. пад. merga и т. под. не ръдко имъютъ въ старопечатныхъ книгахъ конечное а съ точкою вверху, которое я передаю черезъ  $a^{68}$ ); это начертаніе, встр'вчающееся еще въ первой литовск. книг'в (катихизись 1547 г.), выражаеть звукъ средній между а и о (подобный польск. "наклоненному" а), и при томъ обыкновенно долгій: pana pono; pa po; ant, idant (гдв переходь а въ а обусловливается группою n + согласн.) и т. д. Отсюда не слъдуеть еще, что въ южнолитовскихъ нарвчіяхъ творит. пад. merga звучалъ прежде mergo; напротивъ того, изъ geráje мы видимъ, что â не переходило здёсь въ о. Но это-то обстоятельство и свидётельствуетъ, по моему мивнію, о вдіяніи исчезнувщаго п. Просматриван всв падежи опредвлен. прилагат. gero-ji (женск. родъ), мы видимъ, что долгое a остается неизмѣненнымъ въ o въ творительн. ед. ч. и въ винительн. ед. и множ. ч. Въ двухъ последнихъ случаяхъ, какъ извъстно, послъ а стояло n, которое и до сихъ поръ сохраняется въ нъкоторыхъ жемайтскихъ говорахъ (geran-jen, gerans-es), а также въ людвиновскомъ (южнолитовск.) винит. пад. множ. ч. gerais-es, изъ gerans-es, подобно tais, jais (винит.), изъ tans, jans 69); следовательно, мы должны заключать, что и въ тво-

<sup>67)</sup> Напр., въ литовск. катихивисъ 1701 года (изданъ въ Кенигсбергъ) я нахожу su laupsė ir dekavonė (стр. 39).

es) Cp. Kaetha Grammatica lituanica (Regiomonti. 1653), crp. 3: Puncto «a» notari potest in iis vocibus, ubi sonum habet obscurum et q. cum «o» mixtum, ut: Adomas, Anusas, amen, a; ibid. crp. 45: Ablat. instrument. in hac (secunda) declinatione fit a nominativo, saltim «a» ultimae syllabae punctando et translato accentu ex penultima in ultimam, ut: a «duona» est ablat. «duona».

<sup>69)</sup> См. Литовскія Пісни, изданныя В. Миллеромъ и мною, стр. 11.

рительномъ падежѣ geráje сохраненіе а стоитъ въ связи съ носовою n, которая потомъ исчезла. Въ жемайтскихъ книгахъ я, дѣйствительно, встрѣчаю такія формы творительн. пад., какъ раprastan-je (su druska paprastanje въ Виленскомъ календарѣ Ивинскаго на 1848 годъ), и хотя сушествованіе ихъ въ современныхъ говорахъ представляется мнѣ еще не доказаннымъ. тѣмъ не менѣе со стороны теоретической я ничего ни имѣю противъ творит. geranje и могу видѣть нъ этихъ формахъ подтвержденіе моихъ выводовъ касательно индоевроп. творительн падежа

Въ древневерхненъм. языкъ творительн. пад. ед. ч. отъ именъ жинск. рода на -a мы находимъ, напр., въ е̂ wâ (mit ercnâ ê wâ "certa lege"), lêra (zwifalda lêra "duplici doctrina")  $^{70}$ ), гдъ -а̂, -а (конечная носовая правильно отпала) точно такъ же осталось неизмъненнымъ, какъ и въ литовск. языкъ.

Что касается основъ на -i и на -u, то въ нихъ индоевроп. языкъ имѣлъ въ творит. пад. ед. ч. (кромѣ - bhi) какъ -ân, такъ и n; изъ первыхъ формъ объясняются сскр. avyâ, hanvâ, др. бактр. bâzvo bâzva, ст. слав. костин, а изъ вторыхъ ведійск. matî, др. бактр. gairi, раçи и т. д. Отношеніе между matî, (первонач. \* matîn) и matyâ (первонач. \* mati-ân) такое же, какъ. напр., въ родит. пад. ед. ч. между сскр. hano-s и hanv-âs.

### IV.

Возвращаясь въ прошедш. совершен. времени, я укажу теперь вкратцѣ на тѣ причины, которыя не позволяють мнѣ согласиться ни съ однимъ изъ объясненій, предложенныхъ для 1-го лица ед. ч.: сскр. veda, сакага, др. бактр. vaêda, vavaca, греческ. οίδα, γέγονα, латинск. dedî, tutudî, готск. vait, vag. Гипотеза Шлейхера, объяснявшаго конечное а изъ -та, имѣетъ противъ себя отсутствіе примѣровъ, которые оправдывали бы здѣсь выпаденіе т еще въ индоевроп. языкѣ; вмѣстѣ съ тѣмъ, невозможно понять при этомъ объясненіи ни греч. -α, ни лат. -î, ни сскр. -âu въ dadâu. Что же касается мнѣнія, по которому индоевроп. языкъ въ періодъ раздѣленія имѣлъ въ окончаніи 1-го л. ед. ч. прошедш. совершен. врем. -а-ті, то противъ этого говоритъ неправильность

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup>) Compend., crp. 579.

измѣненія -аті во всѣхъ индоевроп. языкахъ, сохранившихъ перфектъ; почему нигд $\hat{\mathbf{b}}$  не удержалось не только -mi, но даже -m? Я указываль также на невозможность допустить индоевроп. \* dadâm, \* какатат, такъ какъ оставалось бы непонятнымъ, почему - ат въ перфектъ должно было измъняться иначе, чъмъ - а т въ прошедш. несовершен. или въ аористъ, по крайней мъръ-въ языкахъ санскритскомъ, др. бактрійскомъ и частію латинскомъ; со стороны греческаго языка можно было бы сослаться, конечно, но такія формы, какъ ¾а, ёхооа. По мнънію Бенфея 71), сскр. - âu въ dadâu произошло изъ â-va, гдъ -va есть укороченное bhûva (виъсто babhûva), т. е. перфектъ отъ bhû (флективное окончаніе отпало); въ связи съ этимъ - va онъ разсматриваетъ не только лат. - vi, но даже греческ. перфекты τέτυφα, δέδωκα и т. д. Невфронтность такого объясненія очевидна, и нътъ, конечно, необходимости подвергать его болъе внимательному разбору; при томъ же, Бенфей не разъясняеть, почему различные индоевроп. языки независимо другь отъ друга утратили флективное окончаніе. Наконецъ, возможно было бы еще одно мивніе касательно 1-го л. ед. ч. въ прошедш. совершен.: не отпало ли здёсь первоначальное окончаніе еще до раздёленія индоевроп. языка? Но и это мивніе крайне несостоятельно, такъ какъ, во-первыхъ, мы не имъемъ никакого основанія предполагать для индоевроп. языка возможность отпаденія флективныхъ окончаній, а во-вторыхъ, такое мижніе оставляло бы безъ надлежащаго объясненія сскр. - âu (dadâu), лат. - î, греч. - а. Понятно далъе, что мы не можемъ принимать для перфекта окончаніе - â-n, которое и нахожу въ настоящ. времени: краткость гласной засвидътельствована не только санскритомъ, но и готскимъ языкомъ. Итакъ, намъ остается предположить что этимъ окончаніемъ было въ перфектъ -а-п. Трудно сказать что нибудь опредъленное касательно отношенія a въ -an къ  $\hat{a}$  въ -ân, но по всей вѣроятности, долгота и краткость тематической гласной одинаково восходять къ періоду основъ. Изъ этого - an объясняются сскр. и др. бактр. - a, греч. -  $\alpha$ , лат. -еі (не дифтонгъ, но звукъ близкій къ литовск. е), - і; готскій языкъ следовалъ общему закону окончанія словъ и долженъ былъ поэтому отбросить сочетание -an. Что касается сскр -au въdadau, то и здѣсь - âu произошло изъ - ân (долгота гласной принадлежала

<sup>71)</sup> Kurze Sanskrit-Grammatik, cTp. 146.

<sup>71)</sup> Cp. Bonna Vgl. Gram. II, § 610.

глагольной основъ): носовая согласная или поглощалась предшествующею гласною, или же развивала изъ себя гласный призвукъ и (черезъ посредство носовой гласной) 72). Развитіе этого призвука какъ здёсь, такъ и въ другихъ индоевроп. языкахъ, не было необходимымъ, и отсюда объясняется возможность существованін параллельныхъ формъ на -й и на -âu, изъ которыхъ послёдняя въ дайномъ случать господствуеть въ классическомъ санскрить 78).

Принимая индоевроп. окончаніемъ 1-го л. ед. ч. въ перфектв -а п, мы можемь въ связи съ этимъ -ап объяснять и ту долготу конечнаго а, которан является спорадически въгимнахъ Ведъ (вътекств "samhita"). Извъстно, что конечная гласная бываеть не ръдво долгою въ текств "samhita" тамъ, гдв тексть "pada" и позднейшій языкь указывають на краткость; при томъ, некоторыя окончанія имѣють въ тексть "samhita" долготу лишь сперадически, какъ напр. -а въ 1-мъ л. ед. ч. прошедш. совершен. врем. обыкновенно сохраняеть и здёсь краткость. Наука не занималась еще разъясненіемъ всъкъ этихъ долготъ по отношению къ краткостямъ, да и трудно было предпринять подобное изследованіе, пова не собраны всё случан, относящіеся сюда изъ "samhita" Ведъ 74). Само собою разумъстся, что европейскіе ведисты, имъющіе передъ собою опыть влассическихъ филологовъ, нивогда не дойдуть до объяснения тавихъ долготъ "metri causa". Но тотъ же опыть позволяетъ преднолагать, что и въ гимнахъ Ведъ, въ томъ видъ, какъ мы ихъ знаемъ, могла действовать иногда при употреблении долгихъ гласныхъ ложная аналогія: изв'єстно, что но времени происхожленія эти гимны относятся къ разнымъ эпокамъ и прошли затъмъ черезъ руки различныхъ редакторовъ. Впрочемъ, въ данномъ случав намъ незачвиъ прибъгать къ подобному объясненію, такъ какъ долгота въ bibhayà ---bibhaya легко объясинется иначе. Ошибочно было бы думать, что долгота конечной гласной, являющаяся въ "samhita", всегда предшествовала краткости, наблюдаемой въ "рада" и въ незднъй-

<sup>72)</sup> Ср. Ior. Шиндта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, стр. 147 и слѣд.
73) Въ творительн. пад. - ân не обращалось въ сскр. - âu, можетъ быть потому, что носовая согласнай исчезла здѣсь еще въ индо-эранск. эпоху.

<sup>74)</sup> Венфей объщаеть представить из скоронь времени изслёдованіе «Ucber die Quantitätverschiedenheiten in den Samhitä- und Pada-Texten der Veden»; см. Einleitung in die Grammatik der vedischen Sprache, Erste Abhandlung (Göttingen. 1874), стр. 12. Къ сожальню, этоть последній трактать быль получень мною яниь во время печатанія этихь листовь.

мемъ языкѣ; противъ этого говоритъ то, что долгота упорно сокраняется въ санскритѣ во всѣхъ тѣхъ случаяхъ, гдѣ сравнительная грамматика заставляетъ насъ признать гласную непремѣнно долгую въ индоевроп. языкѣ. По моему мнѣнію, колебаніе между краткостью и долготою конечной гласной въ Ведахъ должно объясняться частію тѣмъ, что подобное колебаніе существовало еще въ индоевроп. языкѣ (напр., въ нарѣчіи еvâ—еva "такъ"), частію же вліяніемъ исчезнувшей носовой согласной. Но я не думаю, чтобы между -an и -а должно было всегда предполагать промежуточный звукъ -â: конечное и могло или отнадать безъ слѣда, или же передавать свой вокальный элементъ предшествующей гласной. Такимъ образомъ форма вівнауап обращалась или въ вівнауа, или въ вівнауа; понятно, что съ теченіемъ времени обѣ эти формы вступили въ борьбу, и одна изъ нихъ была на столько вытѣснена другою, что могла сохраняться лишь въ качествѣ арханзма.

Совершенно аналогичнымъ съ окончаніемъ 1-го л. ед. ч. прошедш. совершен. времени представляется въ санскритъ окончаніе именит. винит. пад. ед. ч. именъ средняго рода на -an, какъ напр. nâman. Въ поздивишемъ языкъ, въ текстъ "рада" Ведъ и обыкновенно въ "samhita" именит. винит. падъ отъ naman мы находимъ въ формъ nâma (какъ bibhaya изъ \* bibhayan); но рядомъ съ nâma въ тексть "samhita" встръчается иногда и nama, гдъ долгота объисинется точно такъ же, какъ въ bibhayâ. Здёсь опить таки nâmâ не есть форма болье древняя, чымь nama, но обы оны одинаково восходять вы nâman.—Какъ вы сансерить, такъ и вы др. бактрійся. языкъ именит. винит. пад. ед. ч. именъ средн. р. на -ап аналогиченъ но окончанію съ 1-мъ л. ед, ч. перфекта. Что касается греческаго языка, то здёсь взаимное отношеніе представляется не столь яснымъ, вследствіе того, что основы на -ап средн. р. утрачены въ косвенныхъ падежахъ 75). Во всякомъ сдучат, однако, повнолительно видёть основу буорау- (ср. буорайую) въ именит. винит. биора, между тъмъ какъ биорат- должно признать образованіемъ спеціально греческимь, изъ \* досимот. Въ латинск. языкъ основы средн. р. на -an, какъ извъстно, удерживаютъ n въ именит. винит. пад. ед. ч., и следовательно, языкъ поступаль вдесь иначе,

<sup>75)</sup> Шлейхеръ въ Компендіумі приводить въ парадигмахъ склоненій греческ. 

тахам въ соотвітствін съ сскр. n â m a, лат. n o m e n и т. д., но, по всей візроятности, мы имінеть въ тахам, (лехам) п. д. поздивішня образованія, которыя не должны быть сопоставляемы поэтому съ исконными индоеврон. основами.

чемъ въ 1-мъ л. ед. ч. перфекта. Но следуетъ ли заключать на основаніи этого, что объясненіе, предложенное мною для послідней формы, ошибочно? Я думаю, что такое заключение не требуется, и различная судьба - an въ fecei, fecî и въ nomen показываеть только, что конечное -an, -en въ латинск. языкъ не должно было непремънно обращаться въ -ê, -î, но могло также и сохраняться. Понятно, однако, что нужны были особыя причины, которыя препятствовали конечному -an, -en въ nomen, semen и т. д. измъняться въ -ê,  $-\hat{\imath}$ ; эти причины состояли, конечно, въ томъ, что основы nomen-, semen- слишкомъ живо представлялись чутью говорившихъ и препятствовали утратъ конечнаго -n въ именит. винит. пад. nomen, semen. Подобная же борьба двухъ стремленій, внішняго, физіологическаго, и внутренняго, определявшагося вліяніемъ аналогіи, могла происходить и въ языкахъ индо-эранскихъ при образованіи именит. винит. пад. nâma и т. д.; различный исходъ этой борьбы въ этихъ языкахъ, съ одной стороны, и въ латинскомъ, съ другой, зависълъ отъ того, на сколько сильна была физіологическая потребность обращать конечное -an, -en въ -â, -a; -ê, -î. Подобно латинскому языку и готскій иначе поступаеть съ именами средн. рода на -ап (въ именит. винит. пад.), чёмъ съ окончаніемъ перфекта -an; въ то время какъ vait образовалось изъ первоначальн. \* vaidan согласно съ общими законами готскаго языка, именит. винит. пад. \* nâman обратился здёсь въ namô, вмёсто ожидаемаго пат. Ясно, что борьба тъхъ двухъ стремленій, о которыхъ я говорилъ выше, должна была происходить и здёсь, и слёды ея остались въ гласной -ô, которая образовалась изъ -an, -ân вследствіе того, что языкъ неохотно разставался съ конечнымъ п.

Въ заключеніе этого очерка, посвященнаго первому лицу ед. ч. перфекта, я долженъ указать еще на одну ст. слав. форму, именно на въдъ. Извъстно, что эта форма стоитъ особнякомъ въ системъ ст. слав. спряженія и этимъ самымъ заставляетъ видъть въ ней остатокъ какого-то образованія, утраченнаго славянскими языками. Никто не ръшился бы, конечно, объяснять въдъ изъ \* въдъмь, но значеніе, принадлежащее формъ въдъ, побуждало все таки искать въ ней настоящ. время, но только не дъйствительн. залога, а медіума. Въ этомъ смыслъ объясняли въдъ Миклошичъ и Боппъ 77),

<sup>77)</sup> Миклопича Vergl. Grammatik der slavischen Sprachen, III, 165; Bouna Vergl. Grammatik, II, § 512, Anm. 2.

хотя противъ такого объясненія можно выставить сильныя возраженія. Во-первыхъ, что замътилъ и самъ Боппъ, гласная п въ въд- не должна была существовать въ медіумѣ (ср. сскр. vide); во-вторыхъ, образованіе индо-эранск. -е (=аі) изъ -те (=-таі, греч. или) вовсе не оправдываетъ подобнаго же явленія и въ ст. слав. язывъ; въ-третьихъ, страннымъ кажется то, что медіумъ удержался здёсь лишь въ одномъ словё, хотя не видны причины, которыя могли бы способствовать сохраненію его именно въ формѣ вѣдѣ. Правда, Боппъ находить медіальныя окончанія и въ дастъ, могошать, но это мивніе, казавшееся сомнительнымь и Миклошичу, едва ли можеть встрътить въ настоящее время поддержку 78). Если же мы станемъ объяснять въдъ въ качествъ перфекта, въ такомъ случав будутъ понятны намъ и форма этого слова и единичность примъра. Конечное п въ въдъ восходить къ -еп, т. е. первонач. -an, и аналогія им, съм не должна быть обязательною, подобно тому какъ и въ латинск. и въ готск. языкахъ nomen, namô уклоняются отъ fecî, vait. Извъстно, что en обращается въ ст. слав. (и въ общеслав.) язык $\bar{b}$  какъ въ a, такъ и въ  $b^{79}$ ) (не дифтонгъ), и конечное n = e) въ въдъ произошло, быть можетъ, еще въ литовско-славянскую эпоху; литовскіе языки не сохранили образованій, соотв'ятствующихъ ст. слав. в'яд'я, и потому вопросъ о времени происхожденія здёсь звука в изъ еп не можеть быть рёшенъ окончательно. Что же касается единичности примъра, то она станетъ вполит понятною, когда мы припомнимъ, что перфектъ \* vaidan еще въ индоевроп. языкъ получилъ значение настоящ. времени и даже по самому образованію основы уклонился отъ другихъ перфектовъ (утратилъ удвоеніе). Слѣдовательно, форма, происшедшая изъ этого \* vaidan, могла удержаться и въ томъ языкъ, который забыль уже перфекть какъ время. Само собою разумвется, что нъкогда рядомъ съ въдъ должны были существовать и другія лица, которыя, однако, впоследствіи исчезли, подъ давленіемъ формъ настоящ, времени, тождественныхъ съ ними по значенію; намъ переданъ, слъдовательно, лишь послъдній эпизодъ той борьбы, какая должна была происходить въ этомъ глаголъ между формами перфекта и настоящ. времени.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup>) См. по поводу формъ дастъ (дастъ) и т. под. главнымъ образомъ статью Лескина въ Beiträge, VI, стр.184 и слъд.

<sup>79)</sup> Объ образованіи в изъ e n см. Шмидта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, стр. 85 и след.

Обращаюсь теперь къ сскр. - âu вед. - â, - âu въ 3-мъ л. ед. ч. прошедш. совершен. врем. Это окончание является въ тъхъ же глаголахъ, въ которыхъ мы находимъ его въ 1-мъ л., т. е. въ глаголахъ, имъющихъ ворень-основу на -а. Я не могу объяснять здъсь происхождение - а и путемъ фонетическимъ уже потому, что нельзя допустить для индоеврои. языка полнаго тожнества между первымъ и третьимъ лицемъ въ перфектъ. Гипотеза Шлейхера касательно происхожденія -а въ 3-мъ л. \* vaida (сскр. veda, греч. оїбе, готск. vait) изъ -ta на столько же несостоятельна, какъ и его мивніе объ -а изъ -та въ 1-мъ л.; нетъ примеровъ, которые позволяли бы предполагать подобное выпадение согласной въ индоевроп. языкв. Съ другой стороны, на основаніи латинск. dedeit, dedit нельзя еще заключать, что этимь окончаніемь было -t (изь ta или ti). такъ какъ утрата конечнаго t въ индоэранск. языкахъ представлялась бы явленіемъ аномальнымъ. При томъ же, долгота гласной передъ -t въ латинск. dedeit, dedit не объясняется изъ родственныхъ языковъ, и я готовъ думать поэтому, что въ латинск. dedit, fecit и т. д. мы имъемъ аористь, который слился съ перфектомъ и вытёснилъ 3-е л. ед. ч., принадлежавшее этому послъднему. На основаніи сскр. veda (др. бактр. dada), греч. οίδε, готск. vait можно предположить индоевроп. форму 3-го л. \* vaida; но спрашивается, отпало ли здёсь окончаніе -ta, -ti, или же оно нивогда не существовало. Кромъ того, что мнъ кажется невозможнымъ допускать отпаденіе флективныхъ окончаній въ эпоху совм'ёстной жизни индоевроп. язывовь, нятно было бы и то, почему окончание 3-го л. отпало лишь въ перфекть и удержалось въ другихъ временахъ; причины, вызывавшія это явленіе, во всякомъ случат не могли быть фонетическія, такъ какъ согласную t мы не ръдко встръчаемъ въ окончаніи индоевроп. словъ. Гораздо естественнъе думать, что въ 3-мъ л. перф. \* vaida никогда не существовало окончаніе - ta, - ti. Изв'єстно, что перфекть быль образовань никакъ не позже, чемъ настоящ. время (временное различіе внесено поздніве), и ність ничего невъроятнаго въ томъ предположении, что въ эпоху происхожденія 3-го л. \* vaida, \* kakara (=kakara) языкъ не пользовался еще мфстоимен. корн. ta, ti для обозначенія въ глаголь третьяго лица. Другими словами, въ эту экоху язывъ отличалъ особыми мъстоименными корнями лишь два первыхъ лица, между тёмъ, какъ въ третьемъ онъ употреблялъ основу на - п. Простой корень (хотя бы съ удвоеніемъ и съ усиленіемъ гласной) быль недостаточенъ для созданія какой бы то ни было формы, но въ основ $\dot{b}$  на -a a есть мъстоименный корень, а индоевроп. формы создавались именно при помощи соединенія глагольныхъ корней съ м'ястоименными. Итакъ, надо думать, что основы \* babhara, \* kakara и т. д. спеціализировались въ значеніи глагольной формы 3-го л. тогда, когда мышленіе создало формальныя отношенія, и когда каждая основа должна была стать формою. Подобнымъ же образомъ основы на -а, безъ удвоенія, нослужили къ образованію глагольной формы 2-го лица ез. ч., съ значеніемъ повелительнаго наклоненія. Прежде думали, что сскр. bhara, греч. фере и т. д. утратили то окончаніе, которое является, напр., въ сскр. grudhi, греч. κλῦθι, но такое предположение ничемъ не можетъ быть доказано, и относительно повелит. \* bhara мы должны придти къ тому же заключенію, какъ и относительно 3-го л. перф. babhara; здёсь я могу сослаться на Дельбрюка, который также отказывается видёть въ сскр. повелит. bhara отпадение - dhi или другаго какого-нибудь окончанія 80). Примёняя добытое нами въ сскр. 3-му л. ед. ч. перф. dadau paprau и т. д., мы должны будемъ объяснять здёсь âu вліяніемъ ложной аналогіи, оказанной первымъ лицемъ dadâu, paprâu, такъ какъ âu въ 3-мъ л. не могло произойти путемъ фонетическимъ. Легко, конечно, злоупотреблять "ложною аналогіей" при объяснении ифкоторыхъ фактовъ, представляемыхъ языкомъ, но въ данномъ случав такое объяснение, мнв кажется, не можетъ возбуждать большихъ сомивній. Въ 90 примврахъ на 100 (отношеніе приблизительное) 3-е л. ед. ч. сскр. перф. должно было совпадать съ первымъ по окончанію; что же удивительнаго, если въ остальныхъ 10 случаяхъ, гдф существовала разница, 3-е л. приняло но аналогіи то же окончаніе, какое получало (путемъ фонетическимъ) 1-е л., и такимъ образомъ dadau = dada, изъ \*dadan. оказало влінніе на обращеніе dadâ въ 3-мъ л. также въ dadâu. Конечная гласная въ 3-мъ л. veda, tatâna и т. д. является иногда въ Ведахъ (въ текств "samhitâ") долгою; въ этой долготв я вижу исконный варіанть краткости, такъ какъ ибкогда конечная

<sup>80)</sup> Das altindische Verbum, crp. 33.

гласная каждаго слова (основы) могла быть и долгою и краткою. Подобнымъ же образомъ во 2-мъ л. ед. ч. повелит. наклон. конечное а часто бываетъ долгимъ въ текств "samhitå" Ведъ, вслъдствіе чего эти формы трудно отличать отъ 1-го л. ед. ч. сослагат. накл. (на -â).

#### VI.

Индоевроп. окончаніе - п, выведенное мною для перваго лица ед. ч. въ настоящ. времени (глаголовъ перваго спряженія) и въ перфектъ, побуждаетъ меня коснуться труднаго вопроса о происхожденіи мъстоименныхъ корней вообще и "я" въ особенности. Ученіе Боппа о присутствіи м'єстоименных в корней въ глагольных в окончаніяхъ составляеть для меня безспорную истину, на ряду съ другими основными выводами, добытыми темъ же Бонпомъ въ области сравнительной грамматики; всё возраженія, какія представлялись до сихъ поръ противъ теоріи агглутинаціи, дали, по моему мнвнію, только большую прочность этой теоріи и ни мало не поколебали ея. Такимъ образомъ я считаю совершенно върнымъ, напр., то, что форма asmi состоить изъ глагольнаго корня as въ соединеніи съ мъстоименнымъ корнемъ, обозначающимъ первое лице; но можно ли утверждать (какъ это дълается обыкновенно), что ті произошло изъ та? Обращеніе а въ і (черезъ посредство е) не составляетъ, конечно, ничего необыкновеннаго, но языкознаніе не стоить уже теперь на той ступени, когда довольствовались ръщеніемъ вопроса, можетъ ли вообще переходить звукъ иксъ въ звукъ игрекъ. Мы должны опредвлить, наблюдается ли такой переходъ въ извъстномъ языкъ, и если наблюдается, то при какихъ именно условіяхъ, а для этого надо указать на аналогичные примъры. Понятно, что по отношенію къ индоевроп. языку всъ подобные примъры должны быть болъе или менъе сомнительны сами по себъ, и слъдовательно, тъмъ сильнъе должна быть причина, побуждающая насъ видеть въ гласной i въ mi звукъ не первоначальный, но образованный изъ а. Въ склоненіи перваго личнаго мъстоименія мы, дъйствительно, находимъ корень та, который легко открыть и въ ижкоторыхъ глагольныхъ окончаніяхъ (напр. въ -ma-si), но въ значеніи ma намъ изв'єстны также na и a, для которыхъ опять-таки мы не въ силахъ доказать происхождение изъ та. Я не утверждаю положительно, что индоевроп. та никакь не

мого перейти въ ті или въ па, а, но я отрицаю необходимость признавать эти ті, па, а образовавшимися непремьнно изъ та. Обыкновенно думають, что личное мъстоименіе должно восходить къ одному опредъленному корию, и это апріористическое мижніе заставляло даже объяснять индоевроп. ju изъ tu (во 2-мъ лицъ), не смотря на то, что фонетика не въ состояни оправдать подобный переходъ звуковъ какими бы то ни было аналогіями. Шлейхеръ, столь строго относившійся всегда въ звуковымь изміненіямь, быль вынуждень прибъгнуть при объясненіи личныхъ мъстоименій къ слъдующему аргументу: "Uebersiht man die in den verschidenen sprachen so stark ab weichenden stamformen der personalpronomina, so ergibt sich klar, dass hier nicht an lautgesezliche veränderung, sondern nur an mer ader minder wilkürliche verdrehung gedacht werden kann. Es scheint, als ob das deutliche hervortreten der stämme für die I und II person in den sprachen vermiden sei" ит. д. 81). Но болъе или менъе умышленное измънение звуковъ представляетъ собою такой факторъ, который можеть быть крайне опасень для науки, такъ какъ умышленное измѣненіе звуковъ 82) послужило бы quasi-объясненіемъ для многаго, что неясно въ фонетикъ.

Извёстно дёленіе корней на корни глагольные и мёстоименные, или качественные и указательные <sup>83</sup>). Разница между тёми и другими должна быть исконною, и всякім попытки привести оба эти класса къ первоначальному тождеству были бы до крайности фантастичны. Нёкоторые (немногіе, впрочемъ) лингвисты вёрять въ такое тождество, хотя никто изъ этихъ вёрящихъ не понимаетъ его, конечно. Трудно, безъ сомнёнія, объяснить себъ появленіе въ языкъ двухъ классовъ корней, но легче ли понять родство "того" или "этого" съ какимъ-нибудь глагольнымъ корнемъ? Во многихъ языкахъ существуютъ описательныя выраженія для обозначенія "я" или "ты", но эти описательныя выраженія предполагаютъ существованіе личныхъ мёстоименій; своего рода эвфемизмъ побуждаетъ лишь избъгать словъ "я" и "ты" и замънять ихъ другими. Допустимъ, что подобное описательное выраженіе съ тече-

<sup>81)</sup> Compend., crp. 657.

<sup>82)</sup> См. объ умышленномъ измѣненіи звуковой формы у Макса Мюллера, Vorlesungen über die Wissenschaft der Sprache, П Serie, стр. 28 и слѣд. (Первое изданіе.) Но на сколько нозволительно обобщать подобнаго рода частныя явленія?

<sup>83)</sup> Существують также и другія названія для этихь двукь классовь; см. Курціуса Zur Chronologie der indogermanisch. Sprachforschung (первое изданіе), стр. 20.

ніемъ времени терясть свой первоначальный смысль и абстрагируется до степени личнаго мъстоименія, т. е. становится алэкватомъ "я или "ты"; но въ данномъ случав понятія "я и "ты", существовали уже прежде, и этоть процессь, следовательно, не имъетъ ничего общаго съ образованіемъ понятій "я" или "ты" при помощи какихъ-нибудь глагольныхъ корней. Шлейхеръ, чувствовавшій вообще большое нерасположеніе къ этимологіямъ, позволяетъ себъ, однако, высказаться очень ръшительно относительно тождества та "я" съ глагольнымъ корнемъ та "мфрять, думать"; "dise wurzel bedeutet auch "mensch" (vgl. altind. ma-nu-, got. ma-n-), der als "denkender" bezeichnet wird, und was solte "ich" ursprünglich anders sein als "mensch"?" <sup>84</sup>). Большую сиособность къ отвлечению должны мы признать за тъмъ первобытнымъ народомъ, который выработалъ себв понятіе "я" изъ понятія "человъкъ"; но не это одно останавливаетъ насъ въ словахъ Шлейхера. Корень та, тап не имъть значенія "человъкъ"; это значеніе явилось лишь позже, въ той или другой основъ (т. е. въ соединеніи глагольнаго кория съ мъстоименнымъ), и при томъ тогда, когда было забыто первоначальное значение этихъ словъ (положимъ: "думающій"). Понятно, что и та "я" могло бы образоваться изъ та "думать, думающій" лишь при полномъ забвеніи этого послёдняго значенія, а между тімь вь дійствительности мы этого не видимъ, и вор. та, тап на ряду съ та "я" продолжаетъ сохранять свое прежнее значеніе. Тоть, кто върить въ тождество корней мъстоименныхъ съ глагольными, не имъетъ никакой надобности доказывать это тождество: если извъстный мъстоимен. корень произошель черезъ отвлечение корня глагольнаго, то понятио, нъть никакой возможности опредълить его первоначальное, конвретное значеніе, такъ какъ иначе невозможно было бы отвлеченіе. По поводу приведенныхъ мною выше словъ Шлейхера считаю нужнымъ замътить, что, объясняя та "я" изъ та "человъвъ", Шлейхеръ этимъ самымъ допускаеть возможность существованія въ индоеврои. языкъ различныхъ словъ для выраженія "я", тавъ вавъ не одинъ только вор. та, тап послужиль къ образованію значенія "человъкъ". Если слово "думающій, человъвъ могло дойти до значенія "я", то то же могло случиться и съ словомъ "земной, человъкъ" 85); а какъ скоро путемъ отвле-

<sup>84)</sup> Compend., crp. 642.

<sup>85)</sup> Cp. aat. homo, aut. 2 muo, rotek. guma (ochoba guman-).

ченія образовалось понятіе "я", на столько же безразлично стало то или другое звуковое его выраженіе, какъ для насъ теперь не имѣетъ никакого значенія отсутствіе звуковой связи между s и мой.

Принимая дёленіе корней на два неродственныхъ между собою власса, мы не можемъ, конечно, отдёлять личныя мёстоименія отъ прочихъ и должны, следовательно, возводить "я" къ корнямъ местоименнымъ. Въ эпоху происхожденія корней самосознаніе оставалось еще неизвъстнымъ человъку: до появленія "я" существовали уже корни, употреблявшіеся въ указательн. значеніи, какъ это видно изъ тождества звуковой формы индоевроп. та въ значеніи перваго личнаго мъстоименія и та указательнаго. Само собою разумфется, никто не найдеть возможнымь объяснять та указательн. изъ та "на", но такъ же трудно видъть въ этихъ двухъ та два различныхъ корня: та "я" составляетъ противоположность съ та, какъ указаніемъ на внішній предметь (лице), и нельзя думать, конечно, чтобы два нротивоположныхъ представленія могли выразиться съ самаго начала въ однихъ и тъхъ же звукахъ. Итакъ, та въ значеніи 1-го лица должно было произойти изъ та указательнаго; но если корни съ указательнымъ значеніемъ существовали еще до появленія самосознанія, то отсюда следуеть, что всё эти ma, ta, sa и т. д. не могли разниться первоначально по своему значенію ("такой-то тоть" или "такой-то этоть"), такъ какъ у человъка не было еще той мърки, по которой онъ могъ бы создать себъ пространственныя отношенія. Слъдовательно, съ мъстоименными корнями при ихъ появленіи не могло соединяться опредъленное значеніе, между тімь какь каждый глагольный корень быль звуковымь выражениемь извъстнаго представления, соединявшагося только съ нимъ однимъ. Отсюда видно, какъ существенно отличіе корней містоименных отъ корней глагольныхъ. Трудно, конечно, допустить мысль объ одновременномъ появленіи этихъ обоихъ элементовъ ръчи (напр. та съ какимъ-нибудь конкретн. значеніемъ и та указательн.), и эта трудность должна еще болже увеличиться, когда мы примемъ во вниманіе, что одни изъ этихъ корней имъли неопредъленное (указательное) значеніе, другіе же соотвътствовали вполнъ опредъленнымъ впечатлъніямъ. Но еще невозможнъе предполагать два совершенно отдъльныхъ періода образованія звуковъ языка, ибо въ такомъ случав было бы непонятно, почему созданіе новыхъ корней не повторялось дальше:



каждому новому моменту въ развитіи человіческой мысли должны были бы соотвътствовать и новыя звуковыя выраженія (новые корни), чего мы, однако, не видимъ. Я думаю, что мъстоименные корни, какъ составная часть ръчи, действительно, моложе корней глагольныхъ, но звуки, въ которыхъ они выразились, на столько же древни, на сколько древни звуковыя выраженія корней глагольныхъ. Вопросъ о взаимномъ отношении тъхъ и другихъ корней ръщается мною при помощи слъдующей гипотезы. Для важдаго ясно, что звуковымъ матеріаломъ, изъ котораго произошель языкъ, послужили тъ естественные, непроизвольные звуки, которые выходили изъ человъческой гортани въ силу рефлекса одного ряда нервовъ (чувствующихъ) на другой (нервы двигательные). Существованіе такихъ непроизвольныхъ звуковъ не есть еще языкъ, и тайна происхожденія последняго состоить въ закрепленіи известнаго впечатлівнія въ опреділенномъ звуковомъ выраженіи, которое способно было вызвать въ слушателъ то же представление, съ какимъ соединялось оно для лица говорившаго. Появленіе языка вносить ограничение въ употребление этихъ естественныхъ звуковъ, а опытъ и развитіе мысли должны были еще болье съузить ту сферу, нь которой возможно ихъ существование, но исчезнуть совствиъ эти звуки не могли, такъ какъ всегда остаются причины, вызывающія чем появленіе: эти причины состоять въ неприготовленности чемовъка къ воспріятію того или другаго чувственнаго возбужденія, по крайней мъръ въ той степени силы, въ какой это возбуждение получается имъ въ данный моменть. Ясно, что чемъ недостаточнье знакомство человька съ окружающимъ міромъ, твмъ болье новодовъ къ появлению этихъ естественныхъ звуковъ, и мы должны думать поэтому, что некогда остественные звуки занимали весьма видное мъсто но отношению из звукамъ языка. Съ течениемъ времени не только ограничивалась сфера, въ которой возможно было помвленіе естественныхъ звуковъ, но и число ихъ становилось, можеть быть, меньше: случайное повтореніе одного и того же звука нъсколько разъ при извъстномъ ощущении могло имъть слъдствіемъ то, что и ври новомъ повтореніи того же ощущенія вырывался тоть же звукъ, въ силу привычки, усвоенной при рефлексв голосовыми мышцами. Для происхожденія естественныхъ голосовыхъ звуковъ совершенно безразлично то, какое именно чувственное возбуждение вывываеть (нутемъ рефлекса) ихъ, но при коявленін языка эти звуки могли обращаться въ глагольные кории

лишь въ томъ случать, если чувственное возбуждение проникало въ сознаніе какъ впечативніе. Каждое движеніе (въ обширномъ смыслв этого слова) есть по природ' всвоей отраженное, хотя его prius, чувственное возбужденіе, можеть оставаться неяснымъ и не проходить черезъ сознаніе; понятно, что тв естественные звуки, которые (вмъстъ съ тълодвиженіями и т. д.) являлись результатомъ подобнаго чувственнаго возбужденія, оставались виж сферы глагольныхъ норней, но изъ нихъ, я думаю, должно объясняться происхождение корней мъстоименныхъ. Предположимъ, что человъвъ, уже ознаномившійся (черезъ посредство глагольныхъ корней) съ окружавшимъ его міромъ, рано или поздно обратилъ вниманіе на непроизвольные жесты и поняль ихь въ смыслѣ указанія, т. е. выдѣленія извістнаго предмета (явленія) изъ ряда другихъ. Такимъ образомъ смутное представление объ указании (конечно, индивидуальномъ) составлялось на основании того впечатленія, которое производиль жесть, и вы жесть же это представление находило соотвътствующее выражение. Но непроизвольные жесты могли сопровождаться непроизвольными голосовыми звунами, которые, при отсутствін задерживающей силы, продолжали являться и тогда, когда эти жесты обратились въ произвольные. Первоначально, какъ я сказаль, указаніе выражалось только въ жестахь, и сопровождавшіе ихъ естественные звуки могли не обращать на себя вниманія; но привычка, пріобретенная человекомъ на корняхъ глагольныхъ: думать въ звукахъ, съ теченіемъ времени возбудила это вниманіе и заставила соединять представленіе о томъ или другомъ индивидуальномъ указаніи не только съ жестомъ, но и съ сопровождавшими его естественными звуками. Такимъ образомъ могли явиться звуковые жесты, т. е. мъстоименные кории. Понятно, что местоименные кории употреблялись не иначе, какъ въ соединеніи съ жестами, ибо лишь жесть возбуждаль определенное впечатленіе, которое распространялось и на сопровождавшіе этотъ жесть звуки. Въ качествъ естественныхъ звуковъ мъстоименные норни были разнообразны, и это разнообразіе осталось за ними и тогда, когда они сделались составною частью языка, что вполне и понятно, такъ какъ человъкъ не могъ въ это время образовать одного общаго представленія объ указаніи (которому бы соотв'єтствовало одно звуковое выраженіе), но составляль себъ лишь частныя представленія объ индивидуальныхъ указаніяхъ. Вскоръ за обогащеніемъ языка мъстоименными корнями послъдовало образованіе сложныхъ корней (основъ), напр. ата и т. д., назначеніемъ которыхъ было, вёроятно, выраженіе болёе сильнаго указанія, въ соотвётствіе съ силою или повтореніемъ жеста. Очевидно, впрочемъ, что начала подобнаго сложенія могутъ крыться еще въ томъ періодѣ, когда мёстоименные корни были естественными звуками.

Важною эпохою для всей последующей исторіи местоименій было появленіе "я", вмѣстѣ съ которымъ устанавливалась точка отправленія при указаніи на предметы внішняго міра. Еслибъ сознаніе "я" существовало до появленія языка, въ такомъ случав естественно было бы ожидать, что оно выразится въ одномъ словѣ (корнѣ), но невозможно думать, чтобы, создаваясь при пособіи уже готоваго языка, представленіе объ "я" нашло себѣ сразу соотвътствующее звуковое выражение. До познанія "я" человъкъ доходилъ медленно, и внъшними средствами, при пособіи кототорыхъ совершалась эта работа, были жесты въ соединени съ мъстоименными корнями, а изъ этихъ послъднихъ ни одинъ не имълъ преимущества передъ другими, ибо только употребленіе могло дать такое преимущество. Еслибъ индоевроп, языки сохранили до насъ лишь одно та въ значении мъстоимен, кория перваго лица, то и тогда мы не могли бы быть увърены въ томъ, что представление объ "я" соединялось съ однимъ этимъ корнемъ, тавъ какъ возможно было бы предполагать утрату другихъ корней, имъвшихъ одно значеніе съ та. Я думаю поэтому, что нъть достаточныхъ основаній объяснять па изъ та: оба корня могли независимо другъ отъ друга послужить къ образованию представления объ "я". Понятно, однако, что каждый мъстоименный корень, получившій значеніе "я", не могъ въ тоже время употребляться по отношенію къ вившнимъ предметамъ, ибо иначе не существовало бы самое "я". Отсюда объясняется, почему мы не встръчаемъ корней та и па въ значеніи указательныхъ м'єстоименій 86), и отсюда же следуеть, что все те сложныя основы, въ которыхъ мы находимъ указательн. та и па, должны были произойти въ ихъ прототипахъ раньше того времени, къ которому относится появленіе самосознанія. Сюда принадлежать пе только основы м'істоименныя: ата, апа и т. д. (не изъ ат-а, ап-а 87)?), но и тв, которыя

<sup>86)</sup> Мъстоимение па въ языкъ Пали произошло, въроятно, изъ епа.

<sup>87)</sup> Существовали ли простые м'астоимен. корни такого вида, какъ ам, т. е. изъгласи. 4-согласи.?

составлены изъ глагольныхъ корней въ соединеніи съ указательн. ma и na.

Посмотримъ теперь, есть ли необходимость объяснять - mi въ asmi изъ та. Понятно, что безъ крайней необходимости такое объяснение не должно быть принимаемо, ибо, во-первыхъ, переходъ а въ і (черезъ посредство е) обусловливается обывновенно вліяніемъ последующихъ звуковъ (чего здесь не было), а во-вторыхъ, въ особенности безъ этого вліянія, онъ свидітельствуеть о значительномъ паденіи вокализма, которое едва ли можеть быть допущено нами для индоевроп, языка. Изъ сказаннаго мною выше касательно та и па следуеть, что первоначально въ значении "я" могли употребляться не одни только та и па, но и другіе корни; корень ті можеть быть прослежень нами такъ же далеко, какъ и та, ибо мы находимъ его въ основахъ мъстоименныхъ и именныхъ. Если суф. ті восходить къ первонач. ті, то почему же - ті въ asmi должно объясняться изъ ma? Корни mi и mu представляють собою исконные варіанты корня та, а изв'єстень тоть факть, что мъстоименные корни при каждой изъ согласныхъ могутъ имъть любую изъ трехъ гласныхъ: a, i, u 88) (отсюда и мъстоименная тріада: a, i, u). Даже въ позднівнией жизни индоевроп. языка не дълалось различія въ значеніи при употребленіи той или другой гласной, и понятно, что это различіе не могло также существовать и въ болъе древнемъ періодъ, когда вообще не соединялось никакого опредъленнаго значенія ни съ однимъ изъ мъстоименныхъ корней. Въ пользу происхожденія ті въ авті изъ та могло бы говорить только одно обстоятельство, именно то, что въ склонеперваго личнаго мъстоименія основа ті не выводится для индоевроп. языка. Это обстоятельство, однако, слишкомъ ничтожно, чтобы ослабить силу возраженій, какія могуть быть сдёланы противъ перехода та въ ті, и легко можетъ быть понято нами. когда мы припомнимъ, что личныя мъстоименія извъстны намъ лишь начиная съ эпохи, непосредственно предшествовавшей раздёленію индоевроп. языка, между тёмъ какъ происхожденіе осно-

<sup>88)</sup> Мы не имветь конечно, никакого права объяснять і или и изъ а, но вместь съ темъ можеть казаться сомнительнымъ, чтобы варіанты ma, mi, mu; ta, ti, tu существовали еще тогда, когда эти сочетанія были естественными звуками. Я не думаю, чтобы естествен. звуки имвли такую определенность, и скоръе готовъ предположить, что ma, mi, mu образовались изъ m' (m съ глухимъ гласнымъ призвукомъ), ta, ti, tu изъ t' и т. д.

вы (внослёдствіи формы) аямі относится, къ гораздо болье древнему времени; не было бы ничего удивительнаго поэтому, еслибъ основа ті была утрачена съ теченіемъ времени, подъ давленіемъ тождественной по значенію та. Но вопросъ еще въ томъ, дъйствительно ли мъстоименная основа ті не существовала въ періодъ раздъленія индоевроп. языка; нъкоторые индоевропейскіе языки указываютъ, по моему мижнію, на эту основу, точно такъ же какъ во 2-мъ лицъ на tі и въ 3-мъ на si.

Итакъ, мы имъемъ полное право считать ті исконнымъ варіантомъ та, и присутствіе та въ -тазі (въ 1-мъ л. множ. ч.) никоимъ образомъ не обязываетъ насъ предполагать, что и -ті въ 1-мъ л. ед. ч. произотло также изъ та. Даже медіальное окончаніе -таі, еслибъ мы его объясняли изъ -таті, свидѣтельствовало бы лишь о томъ, что въ эпоху, когда образовалось это сложеніе, ті въ основахъ азті и т. под. не получило еще окончательнаго преобладанія надъ -та. Но происхожденіе -таі, -заі, -tai изъ -таті, -зазі, -tatі кажется мнъ невозможнымъ, и каждый согласится со мною, по крайней мъръ, въ томъ, что объясненіе -таі изъ -таті и т. д. требуеть въ себя очень большой въры.

#### VII.

Вопросъ объ образованіи медіальныхъ окончаній имѣетъ свою особую литературу <sup>89</sup>), и въ мои намѣренія не можетъ входить подробное разсмотрѣніе этого вопроса здѣсь, гдѣ мнѣ приходится касаться его лишь мимоходомъ. Позволю себѣ, однако, высказать сущность моего взгляда на происхожденіе медіальныхъ окончаній.

Въ медіальн. - mai, -sai, -tai, несомнѣнно, кроются мѣстоименные корни, употреблявшіеся възначеніи первыхъ двухъ лицъ и въ общемъ указательномъ, но ни это убѣжденіе, ни тѣмъ болѣе фонетическій анализъ не могутъ навести насъ на мысль о происхожденіи -mai, -sai, -tai изъ -mami, -sasi, -tati. Мы знаемъ, что възначеніи мѣстоимен. корня перваго лица употреблялось не одно только ma и потому не имѣемъ причины искать во что бы то ни стало присутствія это ma въ mai. Разсматривая медіальн. окончаніе -mai <sup>90</sup>) исключительно съ фонетической стороны, мы должны при-

<sup>89)</sup> См. главнымъ образомъ статьи Мистели и Куна въ Zeitschrift, т. XV.

<sup>90)</sup> Сказанное мною дал'яе объокончания - m ai распространяется, mutatis mutandis, и на - sai, - tai.

знать, что оно могло произойти двоякимъ путемъ: или черезъ механическое соединеніе ma+i, или же черезъ усиленіе основной гласной і, находящейся въ ті. Противъ перваго объясненія говорить уже то, что дифтонги индоевроп. языка въбольшинствъ случаевь, какъ показываетъ анализъ, происходили путемъ не механическимъ; во-вторыхъ, i, которое мы бы получили въ ma+i, не могло бы объясниться для насъ въ своемъ значеніи по отношенію къ образованію медіальныхъ окончаній. Следовательно, намъ остается предположить, что аі въ -таі есть усиленіе основной гласной і. Само собою разумвется, что возможность такого простаго объясненія медіальн. окончаній не могла ускользнуть отъ вниманія лингвистовъ: Поттъ и Курціусъ давно объясняли медіальн. аі черезъ усиленіе гласной і. Любопытно, однако, то, что Курціусь впоследствіи отказался отъ этого объясненія и приняль господствующее въ наукъ мнтніе, по которому -таі произошло изъ-таті 91). Причины, побудившія Курціуса взять назадъ свое прежнее объясненіе, формулированы имъ такъ: "Es ist unwahrscheinlich, dass zur Zeit, da sich die Medialendungen bildeten, die activen Endungen schon von altem ma, tva u. s. w. zu mi, si u. s. w. herabgesunken waren, zumal da uns in der Form -tha und in der 3 S. tu des Imperativs Formen mit andern Vocalen erhalten sind. Und dass sich aus dem geschwächten mi wieder durch Steigerung mai entwickelte, widerspricht dem normalen Laufe der Lautgeschichte. Ueberdies sind einige Secundärformen, namentlich die 1 S. μην und die sanskritische 2 S. thâs auf diesem Wege gar nicht zu begreifen" 92). Первое возраженіе не имбетъ для насъ силы, такъ какъ мы видели, что нетъ никакой необходимости объяснять ті изъ та; что же касается втораго возраженія, то я займусь имъ ниже, а теперь замъчу лишь вообще, что нельзя считать доказаннымъ, будто такъ называемыя вторичныя глагольныя окончанія произошли непосредственно изъ такъ называемыхъ первичныхъ.

Признавая, что аі въ -mai есть усиленіе гласной і, мы далеко не разрѣшаемъ еще этимъ вопроса о происхожденіи медіальн. -mai, такъ какъ надо понять ту связь, которая существуетъ между фоне-

<sup>91)</sup> Кунъ (Zeitschrift, XV, 401 и слъд.) выводитъ - mâmi (что не составляетъ разницы при общей постановкъ вопроса), но ср. замъчанія Курціуса (Das Verbum der griechisch. Sprache, стр. 82).

<sup>92)</sup> Das Verbum и т. д., стр. 80—81.

тическимъ образованіемъ - таі и тімъ значеніемъ, какое иміветь это окончаніе. И Поттъ и Курціусь видёли въ образованіи медіальн. аі изъ і символическое значеніе, но теорія символизма, при большихъ успёхахъ сравнительной грамматики индоевропейскихъ языковъ, способна возбуждать къ себъ все меньше и меньше довърія; это обстоятельство осталось, можеть быть, не безъ вліянія на перемъну взгляда Курціуса въ вопрось о происхожденіи медіальн. аі. Если мы обратимся къ нашему чутью въ языкѣ, то оно можеть, напр., найти соотвътствіе между полнотою формы "нашивать" и твиъ значениемъ, какое съ нею соединяется по отношению къ "нести", "носить"; но отсюда нельзя еще ничего вывести для теоріи символизма, такъ какъ вънашемъ примъръ мы имъемъ дъло не съобразованіемъ формы, но съформою уже сложившеюся. Я охотно готовъ признать, что и въ медіальн. дифтонгахъ, какъ скоро они произошли, чутье говорившихъ находило связь съ интензивностью значенія, но прежде должны были все таки существовать эти дифтонги. Очевилно, что, объясняя медіальн, аі усиленіемъ основнаго i, мы этимъ самымъ приводимъ вопросъ объ образованіи медіальныхъ окончаній въ зависимость отъ того, какъ должно объясняться вообще усиленіе гласныхъ.

Давно уже сознавалась потребность найти фонетическое основаніе для дифтонговъ индоевропейск. языка аі и аи  $^{98}$ ) (не тѣхъ, которые произошли черезъ механическое соединеніе a+i или +u), но пока приступали къ этому вопросу съ апріористическими теоріями, результаты не могли получиться удовлетворительные. Правильнымъ образомъ этотъ вопросъ былъ поставленъ лишь тогда, когда Кунъ и Шереръ показали, что въ нашихъ заключеніяхъ о происхожденіи дифтонговъ индоевроп. языка мы должны основываться на тѣхъ новыхъ языкахъ, въ которыхъ дифлонги (не механическіе) образуются въ историческое время, какъ въ нововерхненѣмецк. и въ англійскомъ  $^{94}$ ) (присоединимъ сюда и новочешскій языкъ). На основаніи этихъ данныхъ Кунъ и Шереръ пришли къ тому заключенію, что индоевроп. аі, аи образовались изъ  $\hat{\imath}$ ,  $\hat{u}$ , а долготу въ  $\hat{\imath}$ ,  $\hat{\iota}$  они объясняли вліяніемъ ударенія (съ чѣмъ, какъ мы увидимъ далѣе, можно не соглашаться). Іог. Шмидтъ въ своей книгѣ:

эз) Шлейхеръ построилъ для индоевроп. языка двѣ степени усиленія, но въ настоящее время едва ли кто нибудь изъ лингвистовъ слѣдуетъ этой теоріи Шлейхера.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup>) Zeitschrift, XII, 143; Zur Geschichte der deutschen Sprache, стр. 19; 26 (Шиндта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, стр. 140).

Zur Geschichte des indogermanishen Vocalimus примъняетъ образованіе дифтонговъ изъ долгихъ гласныхъ къ объясненію цёлаго ряда явленій, стоящихъ въ связи съ вліяніемъ носовой на удлинненіе і. Признавая большія достоинства за книгою Шмидта, я долженъ, однаво, замътить, что наиболье расхожусь съ нимъ именно въ той главъ, которая толкуетъ о "Vocalsteigerung aus Nasalierung entstanden". Въ другомъ мъстъ, я надъюсь, мнъ представится случай говорить о теоріи Шмидта, а здёсь, въ поясненіе сказаннаго далье, ограничусь лишь следующимъ: все явленія, разсматриваемыя Шмидтомъ въ названной выше главф, распадаются, но моему мивнію, на двв категоріи: или форма съ дифтонгомъ есть параллельная при форм'ь съ носовою согласной (напр. греч. λείπω, лит. lëku. (сскр. recâmi въ Dhâtup.) и, съ другой стороны, сскр. rinakti, прусск. polinka, лат. linquit), или же дифтонги ai, ei, oi, + согласн. произошли непосредственно изъ an, en, on, + coгласи., черезъ вокализирование носовой, т. е. черезъ развитие изъ нея гласнаго призвука і (напр. готск. braids, литовск. plëku, teivas—tenvas, laiszis, т.e. liaiszis—leiszis, изъ lenszis и т.д.)95).

Упомянувъ о мнъніи Куна и Шерера, Шмидтъ замъчаетъ (стр. 140): "Beide gelerten haben nur darauf hin gewisen, dass in jüngeren sprachperioden (neuhochdeutsch, englisch) i, i zu ei (ai), au werden, und somit nur die möglichkeit dar getan, dass im urindogermanischen ein gleiches geschehen sei, aber das tatsächliche vorhandensein von î, û an stelle eines späteren ai, au nicht auf gezeigt, was ich hier mit einigen beispilen versuchen will". Примъры, сообщаемые имъ далье изъ языновъ санскритского, древнебактрійского, греческаго и немецкаго, должны показать или долготу тамъ, где, согласно съ общимъ правиломъ, надо было бы ожидать дифтонга (который действительно является въ некоторыхъ языкахъ), или же спорадическое измѣненіе долгой гласной въ дифтонгъ въ томъ или другомъ изъ этихъ языковъ. Но Шмидтъ, какъ мив кажется, заблуждается относительно природы дифтонговъ, происходящихъ изъ долгихъ гласныхъ. Когда мы встречаемъ въ известномъ языке переходъ одного звука въ другой, мы должны определить себе, ка-

<sup>95)</sup> Сюда же, между прочимъ, принадлежатъ лит.(людвиновск.) tais, jais, geraises, изъ tans, jans, geranses (см. выше), а также лесб. παΐσα, μοΐσα и т. под. Іог. Шмидтъ ошибочно, по моему митнію, выводитъ здёсь іоту изъ сигмы (Vocalismus, стр. 112).

кія общія причины руководять этимъ переходомъ, т. е. совершается ли онъ вслёдствіе вліянія сосёднихъ звуковь или слоговъ, или вследстве смешенія одного звука съ другимъ, очень близкимъ къ нему (напр. смъщеніе г и 1), или, наконецъ, вследствіе физіологической потребности (изв'єстнаго языка въ определенномъ період'є его жизни). Въ первыхъ двухъ случаяхъ, и особенно во второмъ, измънение одного звука въ другой можетъ оставаться явлениемъ болъе или менже спорадическимъ (но можетъ обращаться и въ законъ); въ третьемъ же случай оно необходимо проходить черезъ весь строй языка. Очевидно, что обращеніе î, û въ аі, а и есть следствіе физіологической потребности, т. е. неудобства, ощущавшагося при произнесеніи ї и и; о вліяніи состіднихъ звуковъ или слоговъ зд'єсь, конечно, не можетъ быть ръчи, но это также и не смъщение двухъ родственныхъ звуковъ, ибо î и û существеннымъ образомъ разнятся отъ аі и аи. При поверхностномъ взглядів переходъ і, й въ аі, аи можеть казаться явленіемь противорівчащимь общему стремленію языка, выражающемуся въ паденіи звуковой формы, но болье внимательный взглядъ не замедлить обнаружить истинную причину этого явленія.

Извъстно, что исторія звуковъ представляєть намъ рядомъ съ ассимиляціей совершенно противоположное стремленіе къ диссимиляціи. Только тоть, кому чуждо наблюденіе надъ языкомъ, способенъ быль бы усмотреть въэтомъ соединении двухъ противоположныхъ стремленій нѣчто невѣроятное. Въ дѣйствительности же оба стремленія одинаково им'єють физіологическое основаніе и объясняются улобствомъ произношенія: ассимиляція избъгаетъ различія. диссимиляція—полнаго тождества. Въ обращеніи î, û въ ai, au я вижу диссимиляцію; здёсь не было вліянія сосёднихъ звуковъ, но диссимиляція все таки могла им'єть м'єсто, всл'єдствіе того, что î, û распадаются на ii, uu. Это стремленіе къ диссимиляціи не коснулось звука а, но нъть никакой необходимости думать, что переходъ і, і въ аі, аи долженъ быль сопровождаться соответствующимъ измѣненіемъ и звука а. Какъ скоро, однако, въ извѣстномъ языкъ (или въ діалектъ) появляется образованіе аі (еі) или аи (ou) изъ  $\hat{i}$ ,  $\hat{u}$ , оно пепремѣнно проходить черезъ весь строй языка, и я не могу поэтому согласиться съ Шмидтомъ, который допускаеть спорадическое образование дифтонговь изъ долгихъ гласныхъ. Иной вопросъ, конечно, можемъ ли мы надъяться найти въ индоевропейскихъ языкахъ остатки тёхъ î, û, которыя образовывали

изъ себя дифтонги аі, аи еще до раздъленія индоевроп. языка. Невозможнаго въ этомъ, конечно, нътъ, такъ какъ дифтонги аі, а и вовсе не вели за собою немедленнаго исчезновенія т $\dot{\mathbf{x}}$ хъ  $\hat{\imath}$ ,  $\hat{u}$ , изъ которыхъ они происходили; і и аі, і и аи могли существовать въ языкъ въ теченіе извъстнаго времени въ качествъ варіантовъ, но то же самое физіологическое стремленіе, которое обращало долгія гласныя въ дифтонги, должно было, наконецъ, дать этимъ послъднимъ ръшительное господство. Въ настоящее время я не беру на себя разбора всёхъ тёхъ примёровъ, которые приводить Шмидть съ цёлью доказать присутствіе въ индоевроп. языкахъ остатковъ "eines fossilen Vorguna", но долженъ замѣтить, что вообще и склоненъ видъть параллельныя образованія тамъ, гдъ Шмидтъ принимаетъ тождество. Такъ, напр., др. бактр. ctaora, греч. ταῦρος, слав. турь, литовск. tauras, готск. stiur я отдёляю оть ссер. sthûra "плотный, крыцый", двн. stûri "magnus", 96): по моему мнѣнію, мы имѣемъ здѣсь два индоеврои. слова (съ различными значеніями), а не одно. Точно такъ же и сскр.  $g\hat{u}$  hati я не отождествляю съ др. бактр. gaozaiti, греч. хейве, но вижу въ нихъ два различныя образованія: долгота  $\hat{u}$  въ сскр.  $g\hat{u}$  ha - произошла подъ влінніемъ бывшаго нѣкогда n, т. e. gûha - предполагаетъ болье древнюю основу \* gundha - \* gunha - (ср. gunth= guh). Иначе была бы непонятна аномалія, представляемая этимъ глаголомъ, такъ какъ аналогія другихъ глаголовъ требовала здёсь дифтонга. Но есть случаи, въ которыхъ мы обязаны признать для индоевроп. языка, въ періодъ разделенія, долгія гласныя і и и, и гдъ нътъ даже никакихъ основаній предполагать существованіе аі, ац, какъ варіантовъ при  $\hat{\imath}$  и  $\hat{u}$ . Такъ, напр., секр. dh $\hat{u}$ ma, греч. θυμός, лат. fumus, литов. dûmai (множ. ч.), ст. слав. дымъ указывають, конечно, на индоевроп. \* dhûma -, и двн. t о u m не можеть имъть значенія въ виду согласія, представляемаго прочими языками; toum или восходить къ другой индоевроп. формъ, или объясняется изъкакого нибудь спеціальнаго закона (неизвъстнаго мнъ), дъйствовавшаго въ двн. языкъ. Сравни далъе: сскр. súnu, литовск. súnus, ст. слав. сынъ; сскр. v $\hat{i}$ га, литовск. vyras; сскр.  $\hat{g}\hat{i}$ va, лит. gyvas, ст. слав. живъ, лат. vivus и т. д. Спрашивается: почему же эти

<sup>96)</sup> Въ двн. stiuri — stûri дифтонгъ iu не долженъ быть сравниваемъ съ iu въ готск. stiur, такъ какъ stiuri произошло изъ stûri, вслѣдствіе перегласовки (Umlaut'a) û подъ вліявіемъ послѣдующаго і.

î, û не обратились въ ai, au? Я не могу видёть здёсь уклоненія отъ общаго правила, такъ какъ то физіологическое стремленіе, въ силу котораго являлись дифтонги изъ î, û, не допускало, по моему мнинію, подобных уклоненій; слидовательно, должна была существовать разница между î въ \* gîva и î въ \* dîva, откуда \* daiva (сскр. deva и т. д.). Чтобы опредълить эту разницу, я долженъ прибъгнуть къ гипотезъ, которая, можеть быть, не покажется ненравдоподобною: я думаю, что въ индоевроп. языкъ (въ извъстномъ період'в его жизни) долгія гласныя ї и й обращались въ дифтонги только тогда, когда съ ними соединялось удареніе. Очевидно, что удареніе, соединяясь съ долготою, особенно благопріятствовало появленію дисонмиляціи въ 1, й, такъ какъ, падая лишь на одну часть долгой гласной, оно темъ яснее выставляеть і и и въ качествъ іі, и и. Число индоевроп. основъ съ дифтонгами аі и аи значительно больше числа основъ съ долгими гласными і и и, и это показываеть, что удареніе охотно соединялось съ долготою, хотя необходимой связи между ними не было, и мы не должны объяснять происхождение долгихъ гласныхъ въ индоевроп. языкъ вліяніемъ ударенія. Ніть причины думать, что долгія гласныя моложе краткихъ 97): долгота и краткость одинаково восходять, но моему мненію, въ той эпохе, когда количество гласной не было опредвленнымъ, т. е. когда въ одномъ и томъ же кориъ гласная могла быть и долгою и краткою. Съ теченіемъ времени, когда артикуляція пріобр'вла большую опред'вленность, краткія гласныя легко могли получить преобладаніе надъ долгими, въ силу стремленія языка въ сокращенію звуковой формы; мы можемъ думать, что тамъ, гдъ долгота осталась, язывъ соединяль съ нею извъстный оттъновъ въ значении. Колебание между кратвостью и долготою всего долбе существовало въ конечныхъ гласныхъ (т. е. въ концъ словъ), и потому-то въ корняхъ, оканчивающихся на гласную, мы находимъ эту гласную какъ краткою, такъ и долгою. Даже въ позднъйшемъ періодъ жизни индоевроп. языка могла еще сохраняться та же неопределенность гласнаго окончанія, какъ это показывають, напр., частицы (предлоги и т. д.), оканчивающіяся на гласную. Можеть быть, и здёсь употребленіе вносило нёкоторое различіе между долгою и краткою гласною, хотя во всякомъ

<sup>97)</sup> Понятно, что я исключаю отсюда всё тё случан, гдё долгота развивается подъ вліяніемъ сосёднихъ звуковъ.

случай это различіе не могло быть существенно, между тёмъ какъ напр., при употребленіи основъ \* akva - (сскр. açva и т. д.) и akvā - языкъ соединяль съ разницею количества гласной различіе въ родѣ. Не "родъ" создалъ долготу гласной въ \* akvā -, но прежде уже существовавшая долгота послужила средствомъ для звуковаго отличія женск. рода отъ мужеск. Подобнымъ же образомъ мы различаемъ по значенію "обязывать" отъ "обвязывать", хотя никто но думаетъ, конечно, что стремленіе выразить это различіе создало форму "обязывать" изъ "обвязывать".

Примъняя добытое нами къ медіальн. окончаніямъ, мы должны признать, что индоевроп. - таі, - sai, - tai образовались изъ - ті, - si, - ti, съ удареніемъ на i <sup>98</sup>). Корни ті, si, ti, были варіантами корней ті, si, ti, подобно va въ \* akvā - рядомъ съ va въ akva -. Далье, какъ при употребленіи \* akva и \* akvā - языкъ различалъ "родъ" при помощи количества гласной, такъ и варіанты - ті и - ті (= таі) получили различныя значенія: съ болье сильнымъ окончаніемъ языкъ сталъ соединять и большую интензивность смысла, и такимъ-то образомъ создалась грамматическая категорія медіума.

До сихъ поръ я говорилъ лишь о такъ называемыхъ первичныхъ медіальныхъ окончаніяхъ. По отношенію къ вторичнымъ вопросъ усложняется твиъ, что трудно вывести индоевроп. формы для некоторыхъ лицъ, но, напр., несомненно, что 2-е и 3-е л. ед. чис. имѣли въ періодъ раздѣленія индоевроп. языка, между прочимъ, следующія вторичныя окончанія: 2-е л. въ действит. залоге - s, въ медіумъ - sa; 3-е л. въ дъйствит. залогъ - t, въ медіумъ - ta. Эти окончанія принято объяснять такимъ образомъ, что - s и - t выводять изъ первоначальн. - si и - ti (какъ и - m въ 1-мъ лицъ изъ -mi), а для -sa и -ta предполагаютъ происхожденіе изъ sasi, sas; -tati, -tat. Противъ объясненія -s, -t (и -m) изъ -si, -ti (и - mi) нельзя выставить, конечно, серьезныхъ возраженій, такъ какъ отпаденіе конечной гласной (не прикрытой удареніемъ) извъстно и помимо того изъ индоевроп. языка; ср., напр., - в въ окончаніи именит. пад. ед. ч. изъ - sa, - t въ именит. винит. пад. средн. рода мъстоименій изъ та, и т. д. Но не такъ легко согласиться съ объясненіемъ -sa, -ta изъ -sasi, -sas; -tati, -tat: конечная

<sup>98)</sup> Отсюда нельзя еще заключать, что и въ окончаніяхъ m i, в i, ti ударекіе стояло на i.

гласная і могла отпасть здёсь по той же причинё, какъ и въ -s. -t, изъ -si, -ti, но почему мы находимъ -sa и -ta, а не -sas и -tat? Возможно то, что въ индоевропейск. языкъ, въ періодъ его разделенія, не каждая согласная допускалась въ конце слова, но именно для -s, -t (и -m) мы имъемъ доказательства въ пользу ихъ существованія въ концъ словъ; совершенно непонятно было бы поэтому отпаденіе - s и -t въ - sa и -ta. Защитники той теоріи, по которой окончанія -sa и -ta произошли изъ -sas и -tat ссылаются иногда на греч. - илу и сскр. - thâs (во 2-мъ лицъ ед. ч.), въ которыхъ, по ихъ мнѣнію, удержалась согласная (отпало только і). Шлейхеръ, однако, былъ правъ въ томъ отношеніи, что не ръщался высказать ръшительное мнъніе касательно сскр. -th  $\hat{a}$  s, греч. - μην и во всякомъ случав не ставилъ эти окончанія основаніемъ для целой теоріи. Действительно, эта теорія, на слабую сторону которой и уже указаль, не можеть искать себъ существенной поддержки въ сскр. -th $\hat{a}$ s, греч. - $\mu\eta\nu$ . Если - $\mu\eta\nu$  произошло изъ индоевроп. - mami, - mam, то, во-первыхъ, спрашивается, почему же индо-эранск. -а 99) (изъ -та, какъ -е изъ -те mai) утратило конечное m, а во-вторыхъ, долгота гласной въ греческ. - ду также должна потребовать объясненія. Я думаю, что греч. - илу можеть быть поставлено рядомъ съ - түү (=сскр. -tám), какъ на это указывали, между прочимъ, Шлейхеръ и Бенфей  $^{100}$ ), и въ конечномъ  $\nu$  въ  $-\mu\eta\nu$  не сл $\pm$ дуетъ вид $\pm$ ть поэтому остатка перваго личнаго мъстоим. ma. Что же касается сскр. -th as, то я долженъ признаться, что вовсе не понимаю происхожденія этого окончанія, которое стоить особнякомь въ ряду другихъ и не находить соответствія даже въ др. бактрійск. языкі. Во всякомъ случав, на основаніи др. бактрійск. и греческ. языковъ мы въ правв вывести индоевроп. -sa для 2-го л. ед. ч. въ медіумѣ; сскр. -thâs можеть восходить къ какому нибудь параллельному образованію, подобно тому какъ рядомъ съ -за существовало въ индоевроп. языкъ и -sva. Понятно, что первою частью въ -thâs является та же основа tha- (изъ sta), которую мы находимъ и въ дъйствительномъ залогв, но принципъ, по которому образовано -thâs,

<sup>99)</sup> Является только въ желательн. наклоненіи. Обыкновенное такъ называем. вторичное окончаніе 1-го л. ед. ч. въ индо-эранск. медіумѣ есть -і, которое объясняютъ изъ -а, что однако, можетъ казаться сомнительнымъ.

<sup>100)</sup> Шлейхера Compend., стр. 689, Бенфея Ueber einige Pluralbildungen des indogermanisch. Verbum, стр. 38.

для меня не ясенъ. Курціусъ, придающій столь важное значеніе ссвр. -thâs (какъ и греч. -μην), не разъяснилъ, однако, происхожденія здёсь долготы, которая не могла бы появиться, еслибъ-thâs образовалось изъ первоначальн. -tvasi, -tvas.

По моему мнѣнію, такъ называемыя вторичныя медіальныя окончанія произошли, по крайней мірів-отчасти, вслівдствіе причинь фонетическихъ, подобно первичнымъ окончаніямъ. Активныя формы \* abharas, \* abharat я вывожу изъ \* abharasa, \* abharata, гдъ местоименные ворни sa и ta имеють то же значение, что ві и ti въ \* bharasi, \* bharati; языкъ воспользовался существованіемъ мѣстоименныхъ варіантовъ, чтобы отличить этимъ одни глагольныя образованія отъ другихъ. Но какъ -si, -ti могли имъть гласную долгую (откуда -sai, -tai), такъ и -sa, -ta существовали радомъ съ -så, -tå; съ болъе сильными окончаніями соединялась и влъсь интензивность значенія, и медіальн. -sa, -ta я объясняю именно изъ этихъ -sâ, -tâ. Одновременно съ темъ, какъ активныя -sa, -ta теряли конечную гласную, медіальныя -sâ, -tâ обращались въ -sa, -ta, хоти въ эпоху раздъленія индоевроп. языка долгота здёсь не исчезла еще совствить, ибо въ Ведахъ конечная гласная этихъ окончаній является иногда долгою (въ тексть "samhita"). Полобнымь же образомь объясняется отношение между -anta и -ant въ 3-мъ л. множ. ч., равно какъ ридомъ съ активнымъ - т (изъ -ma) въ 1-мъ л. ед. ч. мы находимъ медіальн. -ma (-mâ) въ индо-эранск. -а (-а) и въ первой части греческ. - длу. Далфе, для 1-го л. множ. ч. мы можемъ предположить медіальн. -madhâ, -madha при активн. -madha, -madh (-ma, гдѣ dh отпало, можетъ быть, еще въ индоевроп. языкъ); греческ. - дева или восходитъ къ -madhâ, или же стоитъ въ связи съ эол. - деве и съ темъ -μεθον, которое приводится въ грамматикахъ какъ окончаніе двойствен. числа 101). Греческ. - σθε указываетъ на индоевроп. - sdh va (=-sdhva; ведійск. -dhva засвидьтельствовано слишкомь нелостаточно), между тымь какь въ соотвътствующемь активномь окончаніи является, повидимому, другая основа, и сскр. -ta, греч. -тє (перенесенное и въ настоящ. время) могуть объясняться изъ -tadha, -tadh, подобно -ma изъ-madha, -madh. Такого рода несоотвътствіе не заключаеть въ себъ, конечно, ничего удивительнаго.

<sup>101)</sup> Относительно сомивній, которыя возбуждало -µєвоч, см. у Курціуса, Das Verbum der griechisch. Sprache, стр. 97—98.

ибо въ распоряженіи языка было нѣсколько образованій, получившихъ одно и то же значеніе. Припомнимъ, что и въ такъ называем. первичныхъ окончаніяхъ замѣчается такое же несоотвѣтствіе основъ между активн. -masi, -tasi и медіальн. -madhai, -sdhvai. На это обстоятельство долженъ обратить вниманіе тотъ, кто нашелъ бы сомнительнымъ признанное мною выше окончаніе -n въ 1-мъ л. ед. ч. на томъ лишь основаніи, что это п не является въ соотвѣтствующемъ окончаніи медіума; но вѣдь, напр., и рядомъ съ активн. -dhi (во 2-мъ л. ед. ч. повелит. наклон.) мы не находимъ медіальнаго -dhai, хотя и не можемъ утверждать, чтобы это послѣднее окончаніе никогда не существовавало въ индоевроп. языкъ.

Изъ сказаннаго мною слѣдуетъ, между прочимъ, то, что термины "первичный", "вторичный", примѣняемые къ глагольнымъ окончаніямъ, не вѣрны: такъ называемыя вторичныя глагольныя окончанія, разсмотрѣнныя выше, не произошли изъ первичныхъ, но представляютъ собою исконныя параллельныя образованія. Ради практическаго удобства мы можемъ называть одни глагольныя окончанія первыми, другія вторыми, но въ такомъ случаѣ придется присоединить къ нимъ еще третьи окончанія, именно тѣ, въ концѣ которыхъ мы находимъ согласн. m (греч.  $\nu$ ), какъ напр., въ сскр. -tâm, -tham, -dhvam, греч. - $\tau \eta \nu$ , - $\tau \circ \nu$ , - $\mu \gamma \nu$ , - $\mu \varepsilon \vartheta \varepsilon \nu$  и т. д. Относительно происхожденія этого m я не могу ничего сказать и долженъ лишь повторить слова Курціуса: "Ich fürchte, wir müssen hier dies m vorläufig als ein x stehen lassen, dessen Erklärung der Zukunft überlassen bleiben muss"  $^{102}$ ).

#### VIII.

Въ первой главѣ я указывалъ на то, что колебаніе между конечными â и âu замѣчается въ древнеиндійск. языкѣ, кромѣ перфекта (въ 1-мъ и въ 3-мъ л. ед. ч.) и мѣстн. пад. ед. ч. основъ на -i, также и въ именит. винит. пад. двойств. ч., напр. açvinâ (въ Ведахъ) — açvinâu (въ Ведахъ и въ позднѣйшемъ санскритѣ). Боппъ предполагалъ, что сскр. -âu произошло изъ -âs черезъ вокализированіе s, а въ -âs онъ видѣлъ усиленіе того -as, которое составляетъ окончаніе именит. пад. множ. ч. Въ ведійск. -â Боппъ при-

<sup>102)</sup> Das Verbum der griechisch. Sprache, crp. 73.

знавалъ укороченное - au, и съ этимъ - a, др. бактр. - a (но также  $-\hat{a}$ ) онъ приводилъ какимъ-то образомъ въ связь греческ.  $-\epsilon$  <sup>103</sup>); наконецъ, и литовск. - u о, - u должно было по его мнвнію объясняться также изъ -а. Очевидно, что противъ каждаго изъ этихъ соображеній могуть быть выставлены сильныя возраженія, и я не вижу возможности согласиться сътвмъ или другимъ пунктомъ. Но и объясненіе, данное Шлейхеромъ, на столько же неудовлетворительно. Шлейхеръ говорить: "Die endung war ursprünglich wol -sås, denung des pluralen -sas, darauss -as, wie im plural -as auss -sas; für die indogermanische ursprache sind also wol formen wie \* vak-as, \* sunuv-âs u. s. f. vorauss zu setzen" 104). Слъдовательно, первое s въ -sas предполагается здёсь только по аналогіи съ темъ -sas, которое можеть являться въ именит. пад. множ. ч., и Шлейхерь, какъ мы видимъ, самъ признаетъ, что въ періодъ раздъленія индоевроп. языка это s уже не существовало. Но и конечное s въ -sâs также не можетъ быть доказано, ибо та древнебактрійск. форма (ameretataoç-ca, ameretaoç-ca), на которую ссылается Шлейхеръ, легко объясняется иначе 105). Что касается сскр. - âu, то Шлейхеръ видить въ этомъ дифтоні в "помутившееся" а, противь чего, однако, выставлены мною выше возраженія. Происхожденіе греч. - є онъ не объясняеть, такъ какъ нельзя назвать объясненіемъ следующія слова: "Dieser casus (nominat. accusat. dual.) hat überall ε zur endung als rest von -as, -a". Вълитовск. -uo, -u въ tuo-du, vilku Шлейхеръ видитъ окончаніе, принадлежавшее первопачально основамъ на -и  $(\operatorname{sunu})$  и перенесенное впослъдствіи въ основы на -a; но отъ  $-\operatorname{av}$   $\widehat{\operatorname{s}}$ до -uo, -u большой переходъ, и я желалъ бы встрътить примъры,

 $<sup>^{103})</sup>$  Vgl. Gram, I, § 209: «Von der Veda-Endung â und dem im Zend dafür stehenden kurzen  $\alpha$  gelangt man leicht zum griechischen dualen  $\epsilon$ , da dieser Vocalam Ende sehr gern das alte  $\alpha$  vertritt».

<sup>104)</sup> Compend., crp. 537.

<sup>105)</sup> См. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, XXV, 231, гдѣ Ротъ объясняетъ а meret â о ç-са въ значеніи именит. пад. ед. ч., т. е. изъ а meret â ts, съ правильнымъ переходомъ ts въ ç и съ измѣненіемъ â â о (котор. этимологически соотвѣтствуетъ первонач. â). То же объясненіе распространяется, конечно, и на а meret â t â о ç-са, haurva â o ç-са, haurva t â o ç-са. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ, однако, контекстъ не позволяетъ принимать эти формы за именит. пад. (напр. Ү. 34, 11), и тамъ я вижу родит. пад. двойств. ч., который и сезъ того засвидѣтельствованъ въ этихъ именно формахъ; въ древнебактр. языкѣ родительн. пад. (собств. родительн. раздѣлительн.) употребляется иногда очень свободно и можетъ замѣнять винительн. (для множ. ч. см. примѣры въ грамматикѣ Шпигеля, стр. 289).

которые позволили бы предполагать для литовск. языка отпаденіе долгаго -ås.

По моему мижню, неудовлетворительность выводовъ Боппа и Шлейхера по этому вопросу проистемала изъ того, что они не различали въ именит. винит. пад. двойств. ч. двухъ овончаній. Извъстно, что сравнительная грамматика выводить для двойственнаго числа три падежныхъ окончанія, существовавшія въ индоевропейск. языкъ въ періодъ его раздъленія: одно принадлежить именит. винит. звательн. пад. (женск. и средн. родъ въ основать на -а, -å могуть отличаться по окончанію оть основъ мужеск. р. на -a), другое — дательн. и творительн. и третье — родительн. и мъстн. Однако, даже на основаніи Компендіума Шлейхера можно предположить, что число падежныхъ окончаній двойств. ч. доходило въиндоевроп. язывъ (въ періодъ его раздъленія) до четырехъ. Шлейжеръ отназывается вывести индоевроп. форму родит. мъстн. пад. въ этомъ числь, и дъйствительно, изъ сравненія санскритскаго, древнебантрійск. и старославянск. языковъ получаются два окончанія, а не одно. Первоначально каждое изъ этихъ окончаній выражало, конечно, лишь одинъ изъ двухъ падежей, но мы не обязаны думать, что такъ было и въ эпоху разделенія индоевроп. языка. Напротивъ, тотъ фактъ, что въ санскритск., старославянск. и нельтск. языкахъ мы находимъ здёсь лишь одно окончаніе, объясняется именно при томъ предположеніи, что уже въ индоевроп. язык в оба окончанія употреблялись безразлично для двухъ падежей, подобно тому какъ безразлично они употребляются и въ древнебактрійск. языкъ. Въ этомъ предположеніи нътъ, конечно, ничего невъроятнаго, тъмъ болъе, что возможность смъщенія падежн. окончаній въ индоевроп. язык засвид втельствована творит. пад. ед. ч. Сравнительная грамматика открываеть, какъ извъстно, два окончанія для этого падежа въ ед. ч. (по Шлейхеру, - bhi и - а; по моему выводу, - bhi и - an), хотя ни въ одномъ изъ языковъ, гдь они сохранились оба, не существуеть между ними различія въ употребленіи. Шлейхеръ быль правъ, однако, дѣлая слѣдующее заключеніе: "Da der instrumentalis auch zwei verschidene functionen hat, indem er sowol das verbundensein, als das mittel und werkzeug bezeichnet, so ligt es nahe zu vermuten, dass jeder diser functionen ursprünglich eines der beiden suffixe entsprochen habe, von denen jedoch im vor ligenden zustande der sprache ein jedes beide

zeigt" <sup>106</sup>). Такое же смъщеніе падежн. окончаній вижу я и въ именит. вин. пад. двойств. ч.

Близкое родство двойств. ч. съ множеств., принимаемое Боппомъ и Шлейхеромъ, не подлежитъ, мнъ кажется, никакому сомнънію, и двойств. ч. представляется образовавшимся изъмнож. ч. Именит. пад. двойств. ч. отличался въ индоевроп. языкъ отъ именит. множ. ч. тъмъ, что не имълъ въ окончании согласной в, и потому при именит. множ. ч. \* varkâs (т. e. varka-as), \* vâk-as именит. двойств. ч. звучалъ \* varka, \* vaka. Отсюда, какъ мы видимъ, легко объясняются греч. λύχω, ἔπε, ст. слав. раба. Шлейхеръ безъ достаточныхъ основаній предполагаеть, что первоначальн. окончаніемъ именит. пад. множ. ч. было - sas, хотя вмъстъ съ тъмъ онъ признаеть, что первое в исчезло еще въ индоевроп. языкъ во всъхъ основахъ, за исключеніемъ основъ на -а, -а. Дѣйствительно, въ Ведахъ мы находимъ рядомъ съ именит. пад. множ. ч. devas также и devâsas, въ Авеств асра (асра) и асраойно, въ клинообразныхъ надписяхъ martiyâ и bagâha; но уже то обстоятельство, что объ формы употреблялись одновременно какъ въ индо-эранск. изыкъ, такъ и позже, дълаетъ сомнительнымъ предположение, по которому açvâs произошло изъ açvâsas. При томъ же, другіе индоевроп. языки не представляють окончанія - asas, между тьмъ какъ индо-эранскому açvâs соотвътствуютъ готск. vulfos, оскск. Nuvlanus, умбр. Ikuvinus; подобнымъ же образомъ и въженск. родѣ индо-эранск. açvâsas не находить соотвътствія въ другихъ индоевроп. языкахъ, между тъмъ какъ форма а сvas тождественна, напр., съ литовск. rankos, готск. gibos. Итакъ, мы имфемъ полное основаніе предполагать для индоевропейск. языка именит. мн. ч. \* akvas, (какъ это принимаетъ и Боппъ), изъ akva+as, подобно \* vakas, изъ vak-as; форма же на - asas представляеть или параллельное индоевропейск. образованіе (но \* akvas во всякомъ случав произошло не изъ \* akvâsas), или, что мнѣ кажется болѣе вѣроятнымъ, спеціальное индо-эранское. Следовательно, выведенная мною форма именит. пад. двойств. ч. вполнѣ согласуется съ формою именит. множ. ч. Ведійскій именит. винит. пад. двойств. ч. devâ (какъ и др. бактр. асра, асра) могъ бы восходить къ индоевроп. \* daiva (ср. греч. λύχω, ст. слав. раба), но форма marutâ не нашла бы здъсь объяснения, такъ какъ въ основахъ на согласную именит.

<sup>106)</sup> Compend., crp. 577.

пад. двойств. ч. долженъ былъ оканчиваться въ индоевроп. языкъ на -а (греч. -є), подобно именит. множ. ч. на -а с. Рядомъ съ devâ, marutâ въ Ведахъ встръчаются формы devâu, marutâu, которыя въ позднъйшемъ санскритъ господствуютъ исключительно, а мы уже знаемъ, какъ должно объяснять древнеиндійск. -  $\hat{a} = -\hat{a} u$ въ концъ формъ; въ devâ-devau, maruta-marutau мы имъемъ, слѣдовательно, первоначальный винит. пад. двойств. ч.: \* daivân, \* marutân. Къ подобному же заключенію приводить насъ и литовск. vilku, гдь - и изъ - ио, сохраняющагося въ tuo-du "эти оба" и т. д. (ср. suku, гдѣ - u изъ - u о въ sukuo-s). Очевидно, что и греч. λύχω могло образоваться не только изъ первонач. \* varkâ, но также и изъ \* varkân (ср. φέρω). Полученное нами окончаніе винит. двойств. ч. - an произошло, в фроятно, изъ - ans, являющагося въ винит. множ. ч., подобно именит. двойств. ч. - а изъ именит. множ. ч. -а s. Правда, Шлейхеръ считаетъ индоевроп. окончаніемъ винит. множ. ч. не -ans, но -ams, однако онъ не могъ бы доказать этого, такъ какъ - ams выведено имъ лишь на основании винит. ед. ч. на -ат. Мы можемъ оставить въ сторонъ вопросъ о томъ, произошло ли это - ans изъ ams, или нѣтъ, но во всякомъ случав надо признать, что окончаніе - ans существовало въ винит. множ. ч. задолго до раздѣленія индоевроп. языка, ибо изъ него объясняется - an въ винит. (впослъдстви винит. и именит.) двойств. ч. Что касается удлинненія гласной въ - ân, то полную аналогію представляетъ дательн. творительн. пад. двойств. ч. на - bhjâm по отношенію къ дательн. множ. ч. на - bhjams (прусск. - mans). Причины, вызвавшія долготу гласной въ этихъ двухъ окончаніяхъ, были, можетъ быть, фонетическія (вліяніе группы "носовая согласн.+s").

Въ основахъ на -i и па -u именит. пад. двойств. ч. могъ образовываться троякимъ образомъ: 107) 1) \* pati-a, \* paku-a, и это образованіе осталось въ греч. πόλιε, νέχυε, 2) \* pataj-a, \* pakav-a, въ греч. πόλεjε, γλυχέγε, и 3) \* pati, \* pakû, откуда формы всѣхъ другихъ индоевроп. языковъ, сохранившихъ двойств. ч., при чемъ должно замѣтить, что первонач. \* patin, \* pakûn (винит. пад. двойств. ч.), теряя конечное п, сливались съ \* pati, \* pakû. Троякій именит. пад. двойств. ч. въ основахъ на -i и на - и стоитъ въ

<sup>107)</sup> Само собою разумъстся, не каждое слово должно было употребляться во всъхъ трехъ образованіяхъ

связи съ образованіемъ въ тъхъ же основахъ именит. множ. ч., для котораго въ индоевроп. языкЪ могутъ быть предположены слъдующія формы: \* pati-as, \* paku-as; \* pataj-as, \* pakav-as; \* patis, \* pakûs. Сравнительная грамматика не признавала до симъ поръ такихъ индоевроп. формъ, какъ \* patis, \* pakūs, но на мой взглядъ онъ (въ особенности отъ основъ на - і) достаточно засвидътельствованы языками литовскимъ (akys, sunûs), старославянск. (кости), готскимъ (mahteis) 108), а равно Ведами и Авестою. Сюда же, вѣроятно, принадлежать и лат. ovîs, ovês (oveis, гдф еі выражаеть звукъ средній между  $\hat{\imath}$  и  $\hat{e}$ ); fruct $\hat{u}$ s. Подобное же разнообразіе им'єль въ индоевроп. яз. и родит. пад. ед. ч. отъ основъ на -і и на -и: \* pataj-as, \* pati-as, \* patai-s; \* pakav-as, \* paku-as, \* pakau-s, Ср. также сказанное выше о творительн. пад. ед. ч., а равно и тъ формы аблатива (ед. ч.), какія можно вывести изъ древнебактр. и латинск. языковъ. Во всёхъ этихъ случаяхъ падежное окончаніе могло не имъть гласной а или а, и конечная согласная приставлялась при этомъ непосредственно къ основамъ на - i, - u, но только эти і, и были долгими; изъ долгихъ же і, и, какъ скоро на нихъ падало удареніе, образовались и дифтонги ai, au (\*pataj-as, \* patai-s; \* pakay-as, \* pakau-s). Въ основахъ patî-, pakû и т. под. слъдуетъ признать исконные варіанты основъ pati-, paku- и т. под.

#### IX.

Возвращаясь въ формѣ мѣстн. пад. nâ bhâ—nâ bhâ u и т. под., которая дала поводъ къ изложеннымъ выше соображеніямъ, мы, я думаю, имѣемъ право предположить и здѣсь происхожденіе -â—-â и изъ -ân. Въ пользу этого говорятъ, во-первыхъ, остальные случаи, представляющіе колебапіе между â и âu въ концѣ формъ, а во-вторыхъ, древнебактрійск. мѣстн. пад. ед. ч. отъ основъ на -i: gara, uta-yûtâ, yûto и т. под. можетъ быть примиренъ съ древнеиндійск. nâbhâ—nâbhâ u, agnâ—agnâ u и т. под. лишь при томъ предположеніи, что древнеинд. â—â u, древнебактр. â (a), о восходятъ къ первоначальн. ân (не -an, такъ какъ мы не имѣемъ права выводить сскр. â и изъ ап). Очевидно, что совершенно произвольно было бы допустить

<sup>108)</sup> Въ настоящее время не подлежитъ уже сомивню, что готск. ei выражаетъ долгое i; см., между прочимъ, Шмидта Zur Geschichte des indogermanisch. Vocalismus, стр. 48, примъч.

виъстъ съ Шпигелемъ 109) образование древнебактр. gara изъ \* garayi; но эти же древнебактр. формы свидетельствують, между прочимъ, и противъ того мненія, по которому сскр. nabhau, agnâu и т. д. вызваны аналогіею основъ на - u. 110) Итакъ, мы не можемъ признавать для индоевроп. языка одно только окончаніе - і въ мъсти пад. ед. ч. (въ склоненіи именъ), но должны рядомъ съ этимъ - і предположить другое окончаніе, съ согласною п. Первоначально оба окончанія разнились, конечно, по своему значенію, но еще до раздъленія индоевроп. языка эта разница исчезла здъсь, точно такъ же какъ, напр., въ творительн. соціативн. окончанія - ân и - bhi употреблялись безразлично со стороны значенія еще въ эпоху совмъстной жизни индоевроп. языковъ. Понятно, что не одић только основы на - і имфли въ мфстн. над. ед. ч. окончаніе съ согласною п, но то же окончание могло присоединяться и къ другимъ основамъ. Въ Авестъ мы встръчаемъ формы мъстн. пад. отъ основъ на -u: bareshna, pereto и т. под., вполив соотвътствующія формамъ gara, yûto и т. под.; въ Ведахъ сюда принадлежать, можеть быть, нікоторыя формы на - а отъ основь на -а, -а, котя, какъ я говорилъ въ Комментаріи, я не вижу возможности отличать эти формы отъ творительн. (соціативн.) падежа; наконецъ, мы увидимъ далбе, что и литовск. языкъ представляетъ соотвътствующія образованія.

По поводу присутствія носовой согласной п въ мѣстн. пад. ед. ч. можно припомнить какъ іп въ томъ же падежѣ мѣстоименій, такъ и окончаніе мѣстн. пад. множ. ч. (въ склоненіи именъ и мѣстоименій). Въ Веіträge (VIII, 116) я указывалъ на то, что индоевроп. окончаніемъ мѣстн. пад. множ. ч. должно было быть или -svam, или svan; носовой согласной п я отдаю теперь предпочтеніе передъ іп, въ виду того, что такимъ образомъ легче понять отпаденіе носовой въ сскр. -su, др. бактр. -hva, -shva, -hu, -shu, др. персидск. - uvâ. Точно такъ же и относительно др. бактр. -y-â (-y-a), др. персидск. -y-â, -â въ мѣстн. пад. ед. ч. нельзя утверждать, что эти -â, -yâ соотвѣтствуютъ загадочнымъ сскр. âm, -y-âm

<sup>109)</sup> Grammatik der altbaktrisch. Sprache, стр. 132.

<sup>110)</sup> Въ дополнение къ сказанному выше замѣчу, что Бенфей (см., напр., Kurze Sanskrit-Grammatik, стр. 296) объясняетъ вліяние этой аналогіи родствомъ въ санскритъ у и у; но примъры, указываемые изъ пракрита, не имъютъ обязательнаго значенія по отношенію къ санскриту.

(въ гласныхъ основахъ женск. р.), ибо конечная согласная т по общему правилу должна была бы удержаться въ др. бактрійск. и др. персидск. языкахъ.—Въ литовск. языкъ мъстн. пад. ед. ч. отъ всёхъ именныхъ основъ, за исключеніемъ основъ на -а мужеск. р., образуется при помощи - ја, - је, для котораго Боппъ и Шлейхеръ 111) находять возможнымъ предполагать родство съ сскр. vâm, но, прибавляетъ Шлейхерь, лит. (- ja), - је можетъ имъть также и другое происхожденіе. Действительно, если судить по другимъ случаямъ, слъды конечнаго - т (въ видъ п или въ видъ носовой гласной) въ -ја, -је должны были бы сохраниться въ некоторыхъ говорахъ, но этихъ следовъ я не нахожу здёсь и потому долженъ предположить, что литовск. - ја - је восходить или къ первоначальн. - ја, - ја (количество гласной не можетъ быть опредалено), или же въ - јап, если носовая п отпала здесь еще въ литовско-славянск. языкъ (когда существовало различіе между конечными m и n). Въ первомъ случат съ литовск. акује, азгуоје (женск. р.) можно было бы сравнить сскр. дательн. пад. асуауа (мужеск. р.).

Что касается именныхъ основъ мужеск. р. на -а, то онъ образують теперь въ литовск. яз. мъстн. пад. ед. ч. на -е (pone). Обыкновенно объясняють это -е изъ -аі, но нѣть никакой возможности согласиться съ такимъ объясненіемъ: литовск. е никогла не соотвътствуетъ первонач. аі, точно такъ же какъ, напр., ст. слав. е мы не могли бы возводить къ индоевроп. аі. Только въ нарѣчіи пате "дома" мы находимъ дифтонгъ е, который могъ бы быть объясняемъ изъ ai, но нельзя думать, что -е въ pone произошло изъ - ё, такъ какъ переходъ ё въ е невозможенъ. Въ литовскихъ книгахъ я нахожу иногда въ окончаніи мъстн. пад. pone, deve и т. д. гласную  $\dot{e}$  ( $d\ddot{e}v\dot{e}$ ), и это же  $\dot{e}$  является передъ -  $\dot{e}$  (- $\dot{e}$ ) въ формахъ dëveje, poneje и т. под. Можно, конечно, объяснять pone изъ pone je, но вопросъ въ томъ, какъ образовалось e въ - eje. По аналогіи съ aszvoje, akyje, sunuje мы ожидали бы \* ponoje или \* ponaje (ср. латышск. діалектич. vakara-ja), откуда сл $^{\dagger}$ дуетъ, что форма pon $\dot{e}$ је образована иначе, ч $^{\dagger}$ тмъ aszvoje, akyje, sunuje. Я думаю, что въ роп $\dot{e}$ je къ м $\dot{e}$ стн. пад. роп $\dot{e}$ прибавлено другое окончаніе, - је (по аналогіи остальныхъ основъ), подобно тому какъ въ tuomi или въ діалектич. vilkumi форма творит. пад. tuo, vilku соединена съ новымъ окончаніемъ того же

<sup>111)</sup> Vgl. Gram., I, § 202; Compend., c1p. 569.

Итакъ, конечное n въ мъстн. пад. ед. ч., выведенное мною изъ n a b h a = n a b h a u, др. бактр. gara, bareshna, можетъ находить подтверждение и въ литовск. яз. Но трудность, разрѣшить которую удовлетворительнымъ образомъ я не въ состояніи, все таки остается: какимъ путемъ формы  $n \hat{a} b h \hat{a} = n \hat{a} b h \hat{a} u$ , bareshna произошли оть основь nâbhi, bareshnu-? Бошть, объяснявшій agnâu изъ \* agn $\hat{a}$ s, вид $\hat{b}$ лъ зд $\hat{b}$ сь выпаденіе тематической гласной и ссылался на sakhyau, patyau (отъ sakhi-, pati-). Эти послъднія формы, однако, могутъ быть поняты нами совершенно въ иномъ свъть: извъстно, что основы sakhi-, pati- въ нъкоторыхъ падежахъ иначе поступають съ тематическ. гласною, чёмъ остальныя основы на - i; можно думать поэтому, что и мъстн. пад.  $agn \acute{a}u$  образованъ не изъ \* agny $\hat{a}$ u (какъ sakhy $\hat{a}$ u), но другимъ путемъ. Изъ сравненія дательн. пад. agnay-е и т. под. съ sakhv-e, paty-e или родительн. аблат. agne-s (т. e. agnai-s) и т. под. съ sakhy-us, paty-us легко придти къ тому заключенію, что и въ мѣстн.  $agn \hat{a}$  и, nâbhâu и т. под. падежное окончаніе приставлено къ основъ agnai-, nábhai-, а не къ agni-, nábhi-. Такимъ образомъ для формъ \* agnán, \* nábhán (откуда agná = agnáu, nábhá = nabháu) я предполагаю происхождение изъ \* agnay-an, \* nabhay-an. Окончаниемъ мъстн. пад. я принимаю здъсь - an, а не an, такъ какъ, во-первыхъ, мы встрътили уже выше - an въ творительн. соціативн., а во-вторыхъ, литовск. - e (- e) указываетъ также на - a п, а не на - ân. Слъдовательно, въ "sakhyâu, patyâu (какъ будто изъ \* sakhyân, \* patyân) образованіе дифтонга ан вызвано аналогією другихъ основъ на -i. Изъ сравненія сскр. agnâu и т. д. съ др. бактр. gara и т. д. можно заключать, что стяжение - ayan въ - ân послъдовало еще въ индо-эранск. языкъ, хотя рядомъ съ стянутыми формами здёсь употреблялись также и полныя формы, сохраняющіяся въ др. персидск. harauvataiyâ, bâkhtraiyâ. Подобнымъ же образомъ въ др. бактр. baréshna, pereto и т. д. -ân (откуда -a, -o) произошло, повидимому, (въ ту же эпоху?) изъ - avan, и эти нестянутыя образованія мы находимъ въ др. персидск. dahyauvâ, ufrâtauvâ. Стяженіе -aya- и -ava- въ -â- представляется здёсь явленіемъ аномальнымъ, вслёдствіе чего мое объясненіе формъ nâbhâu, agnâu, др. бактр. gara, bareshna должно возбуждать вполнъ основательныя сомнинія. Я не вижу, однако, другаго выхода и буду надъяться, что фонетика подтвердить со временемъ предполагаемое мною стяженіе. Въ сскр. винословныхъ образованіяхъ  $\acute{g}$ â ра у а -, smâpaya- и т. д., отъ глаголовь  $\acute{g}$ i, smi и друг., не им $\check{ ext{ten}}$ в ли мы то же явленіе, и не произошло ли smapaya - изъ \* smayapaya -? Любопытно припомнить также винит. пад. ед. ч. gâm = др. бактр. gamm (въ Авестъ рядомъ съ gâum и gaom), гдъ индо-эранск. а должно было образоваться изъ ava; форма gavam сохраняется въ языкѣ Пали. 112) Точно такъ же и винит. множ. ч. сскр. gâs указываеть на стяженіе изь формы gavas, которую мы находимь вь Пали. Здёсь, мнё кажется, трудно сомнёваться въ существовании стяженія, но какія именно причины вызывали это явленіе?

<sup>112)</sup> См. Минаева Очеркъ фонетики и морфологіи языка Пали, стр. 29.

• . •

# главныя опечатки.

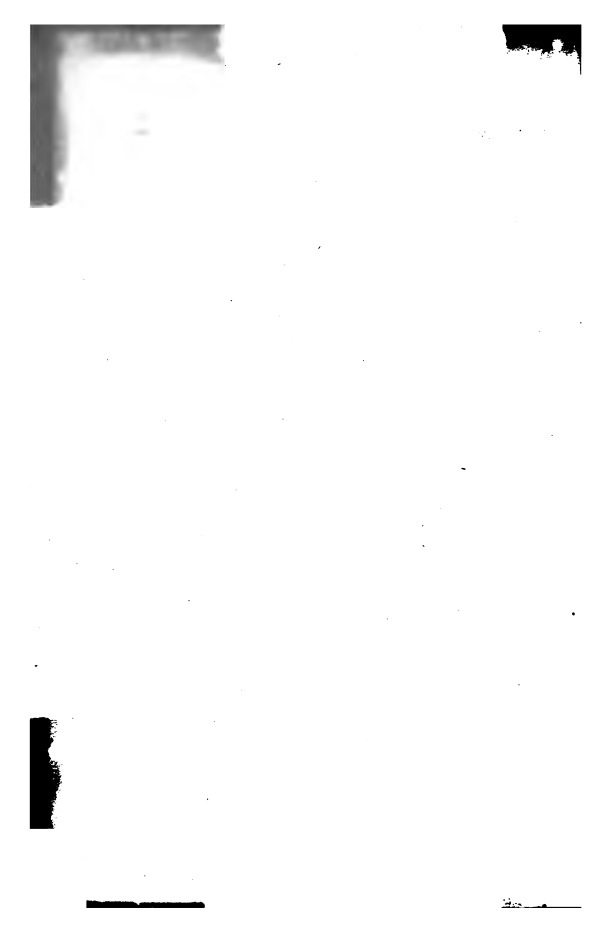
| Страница.  | Строка.  |     | Напечатано.                 | Должно читать.                                                   |
|------------|----------|-----|-----------------------------|------------------------------------------------------------------|
| 3          | 2        | CB. | yacâmahe                    | ya $m{g}$ âmahe                                                  |
| 5          | 10       | n   | бюло                        | было                                                             |
| 7          | 10       | n   | онѣ                         | они                                                              |
| 21         | 1        | сн. | uktvâ                       | uktvâ;                                                           |
| ${\bf 22}$ | 12       | "   | vârtika                     | vârttika                                                         |
| 35         | 6        | n   | barhish                     | barhishi                                                         |
| 43         | 12       | n   | $\mathbf{tega} m{h}$        | $\mathbf{te} oldsymbol{\acute{q}} \mathbf{a} oldsymbol{\dot{p}}$ |
| 50         | 11       | "   | говоритъ)                   | говоритъ                                                         |
| 55         | 2        | n   | Spraclhiche                 | Sprachliche                                                      |
| 64         | <b>1</b> | n   | tavânagaso                  | tavânâgaso                                                       |
| 66         | 1        | CB. | m <i>á</i> 'nushânâm        | m <i>á</i> 'nushâ <b>ņ</b> âm                                    |
| n          | 14       | сн. | d <i>ṛṇ</i> hatu            | d <i>ṛṅ</i> hatu                                                 |
| 70         | 4 и 5    | CB. | súryasya                    | súryasya                                                         |
| n          | 1        | сн. | должно прибавить:           | Вмѣсто "sarva" въ RV. и въ                                       |
|            |          |     | Ath.V. читается viq         | çvâ.                                                             |
| 72         | 21       | CB. | carati                      | carati                                                           |
| <b>74</b>  | 16       | CH. | yahi                        | yâhi                                                             |
| 107        | 1        | CB. | ayu <i>ḥ</i>                | âyu <i>ḥ</i>                                                     |
| 110        | 5        | сн. | $m{\acute{g}}$ anan         | $m{\acute{g}}$ ânan                                              |
| 111        | 6        | CB. | pada $\acute{g}\acute{n}$ a | pada <i>ģn</i> 'â                                                |
| 129        | 8        | n   | рада                        | pada                                                             |
| 148        | 10и1     | 1 " | pur <b>î</b> hha            | pur <i>î</i> sha                                                 |
| <b>"</b>   | 3        | CH. | вмѣсто напечатанна          | го должно читать: Срав. въ                                       |
|            |          |     | NâigDâivata: âindi          | ryo (въ рукоп. âindro) vâ ma-                                    |
|            |          |     | hânâmnyah purishay          |                                                                  |
| 160        | 13       | св. | непріязненія                | непріязненная                                                    |
| 167        | 20       | "   | и имълъ                     | я имѣлъ                                                          |
| 168        | <b>2</b> | n   | ash <i>t</i> anidhanam      | ash <i>t</i> ânidhanam                                           |
| 169        | 14       | n   | padastobhâs                 | padastobhâç                                                      |

| Страница. | Строка. |        | Напечатано.                      | Должно читать.                                                   |
|-----------|---------|--------|----------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| 169       | 3       | CH.    | pavanâni                         | pâvanâni                                                         |
| 170       | 7       | n      | но                               | не                                                               |
| 172       | 9       | n      | $m{\acute{g}}$ yoti $m{\dot{h}}$ | - $m{\acute{g}}$ yoti $m{\dot{p}}$                               |
| 174       | 4       | CB.    | a-m?tâḥ                          | a-m <i>ṛ</i> tâ <i>ḥ</i>                                         |
| n         | 8       | n      | parameshthina                    | paramesh <i>t</i> hina <i>ḥ</i>                                  |
| 175       | 13      | 77     | nunudâ <i>ḥ</i>                  | nunudâna <i>ḥ</i>                                                |
| 176       | 2       | n      | ash <i>t</i> anidhanam           | ash <i>t</i> ânidhanam                                           |
| n         | 18      | n      | kshatra-pata                     | kshatra-pate                                                     |
| <br>n     | 13      | CH.    | nâ <i>ḥ</i>                      | na <i>h</i>                                                      |
| 177       | 7       | CB.    | $\mathbf{ha}m{\dot{n}}$          | i ha <i>n</i>                                                    |
| 178       | 16      | n      | te $m{g}$ â $m{h}$               | $\mathbf{te} oldsymbol{\acute{q}} \mathbf{a} oldsymbol{\dot{h}}$ |
| n         | 3       | CH.    | mahâdivâkirtyam                  | mahâdivâkîrtyam                                                  |
| 179       | 2       | CB.    | ayushe                           | âyushe                                                           |
| 77        | 20      | n      | apmâ                             | apâm                                                             |
| 180       | 14      | n      | pûrvî <b>n</b> âmpuru            | pûrv <i>în</i> âmpurû                                            |
| Вмѣсто    | ħ I     | твскол | ько разъ встрѣчается h.          |                                                                  |

## въ приложении.

| 5         | 17 св. | объявненія        | объясненія        |
|-----------|--------|-------------------|-------------------|
| 10        | 7 сн.  | karishya <i>ḥ</i> | karishyâ <i>ḥ</i> |
| 11        | 12 "   | * bharami         | * bharâmi         |
| 15        | 6 "    | кати, каливъ      | начати, навливъ   |
| <b>32</b> | 7и8св. | нн нъ             | не въ             |
| 33        | 8 "    | но                | <b>_н</b> а       |
| n         | 9 "    | ήα                | ήα                |
| 41        | 13 , , | ader              | oder              |

. • 



; **;** ; . • , .

